;&f\wﬁé Universiteit
Z,. Utrecht

N

Erfgoed herzien

Perspectieven op ‘erfgoed’ vanuit kennis en ervaringen
van postkoloniale groepen

Jaswina Elahi

10 november 2025




Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Colofon

Titel
Erfgoed herzien. Perspectieven op ‘erfgoed’ vanuit kennis en ervaringen van postkoloniale groepen

Projectteam
Jaswina Elahi, Yan Zhou en Tim Cator

Publicatiedatum
10 november 2025

Project
Dit rapport is onderdeel van het project Diaspora Erfgoed in Beweging,
gesubsidieerd via de Faro Uitvoeringsmaatregel van de Rijksdienst voor het Cultureel Erfgoed (RCE).

Partners

Stichting Rang-é-Mehfiel

Stichting Gema Rasa

Stichting Herdenking Javaanse Immigratie
Pan Asian Collective

Uitgave
Universiteit Utrecht

Plaats van uitgave
Utrecht

Omslagillustratie
Gegenereerd met behulp van kunstmatige intelligentie (ChatGPT, OpenAl).

© 2025 Jaswina Elahi / Universiteit Utrecht.
Overname van tekst of beeld uitsluitend met bronvermelding.

Rijksdienst voor het Cultureel Erfgoed
Ministerie van Onderwijs, Cultuur en
Wetenschap

g
\\;\"

4 Universiteit
‘5 Utrecht

2 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Samenvatting

In de afgelopen decennia verschoof het erfgoedbegrip van een focus op tastbare
objecten naar de erkenning van erfgoed als levend, sociaal en gemeenschapsgericht.
Het UNESCO-verdrag van 2003 over immaterieel erfgoed en het Faro-verdrag van
2005 markeerden deze omslag door erfgoed te erkennen als een gemeenschappelijk
goed waarvan participatie een mensenrecht is. Daarmee veranderde ook de rol van
erfgoedprofessionals: van beheerders naar partners in co-creatie met de
gemeenschappen die erfgoed betekenis geven. Dit bood vooral postkoloniale
migrantengemeenschappen nieuwe kansen voor zichtbaarheid, maar hun praktijken
botsen vaak met het objectgerichte erfgoedbeleid dat nadruk legt op materiéle
authenticiteit en formele borging. Hun erfgoed is juist relationeel, tijdelijk en hybride
en daarmee wezenlijk living heritage.

Om deze dynamiek te begrijpen, hanteert het onderzoek vier denkkaders: etnogenese
(vorming van gemeenschappen in relatie tot migratie en koloniale geschiedenis),
creolisering (culturele vermenging), etnisering (hernieuwd etnisch bewustzijn) en
genderemancipatie (verschuivende rollen genderrollen richting gelijkwaardigheid).
Samen tonen zij erfgoed als sociaal proces, gevormd door machtsverhoudingen en
voortdurende herinterpretatie.

Het onderzoek volgde een participatieve aanpak in samenwerking met zes
erfgoedgemeenschappen uit drie postkoloniale groepen: Hindostaans-Surinaams,
Javaans-Surinaams en Chinees-Indonesisch. De gemeenschappen bepaalden mede
de culturele erfgoedschatten, thema’s en locaties van de gesprekken, die
plaatsvonden op plekken van betekenis, zoals eigen scholen, gemeenschapsruimten
en oefenruimtes. In totaal namen 73 personen deel hieraan. Daarnaast vonden er
online seminars plaats waarin academische experts hun expertise over postkoloniaal
erfgoed in de diaspora deelden. De experts kwamen uit Indonesié€, Singapore, de
Verenigde Staten, Guyana, Zuid-Afrika, Mauritius en Frankrijk. Zij vertegenwoordigen
dus de Aziatische en Indische Oceaan-diaspora’s die historisch verbonden zijn met
koloniale migratieroutes tussen Zuidoost-Azié, het Caribisch gebied en Europa.

Het onderzoek koos voor een participatieve insteek, maar ging verder dan dat. Het
onderzoek werd door de onderzoeker opgevat als een relationeel proces van
wederkerigheid en gedeelde kennisproductie. Deze experienced heritage research
benadering verbindt persoonlijke betrokkenheid en gedeelde identiteit met
academische analyse. Vervolgens liet de thematische analyse van taal, emotie en
herinnering liet zien hoe erfgoed telkens opnieuw wordt gevormd in dialoog tussen
mensen, generaties en contexten. Zo draagt het onderzoek niet alleen bij aan kennis
over specifieke gemeenschappen, maar ook aan een breder doel: herziening van het

3 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

erfgoedbegrip richting een inclusief praktijk waarin samenwerking en
meervoudigheid centraal staan.

Bevindingen

- Bevindingen erfgoedgemeenschappen Nederland

De postkoloniale erfgoedgemeenschappen in Nederland (Hindostaans-Surinaames,
Javaans-Surinaams en Chinees-Indonesisch) beschouwen erfgoed niet als een statisch
bezit, maar als een levend proces dat voortdurend verandert. Erfgoed is geworteld in
herinnering, emotie en sociale relaties en krijgt steeds opnieuw vorm in dialoog met
verleden, heden en toekomst. Binnen deze gemeenschappen fungeert erfgoed als
culturele herinnering: liederen, dansen, rituelen en zelfs geuren of gerechten roepen
collectieve en persoonlijke verhalen op over migratie, verlies, arbeid, trots, familie en
doorzettingsvermogen. Herinnering is daarbij niet enkel reconstructie, maar ook
heruitvinding. In dat proces wordt stilte — het zwijgen van eerdere generaties over
koloniale pijn of migratie — een vorm van erfgoed: een onzichtbare erfenis die latere
generaties proberen te doorbreken. Zo ontstaat erfgoed als een emotionele ruimte
van herstel en zelfdefinitie.

De overdracht van erfgoed voltrekt zich grotendeels buiten formele instellingen,
vooral in families en gemeenschappen. Kennis wordt impliciet overgedragen via
danspassen, liederen of rituelen die gezamenlijk worden uitgevoerd. Deze
belichaamde kennis (opgeslagen in lichamen en handelingen) vormt een essentieel
onderdeel van de continuiteit. Ouderen fungeren als kennisdragers, jongeren
vernieuwen door te vragen en te experimenteren. Tempels, dansscholen en
gemeenschapscentra versterken dit proces door zowel technische als morele
waarden over te dragen. Erfgoedoverdracht is echter kwetsbaar: verlies van taal,
vergrijzing en migratie bedreigen de continuiteit. Veel praktijken bestaan dankzij
enkele individuen of vrijwilligers en dreigen te verdwijnen zonder structurele steun.
Toch tonen de gemeenschappen veerkracht met eigen initiatieven, zoals het
digitaliseren van recepten, liederen en rituelen of het documenteren van
familiegeschiedenissen. Erfgoed wordt zo niet alleen bewaard, maar telkens opnieuw
gemaakt.

De gesprekken over authenticiteit en symboliek laten zien dat authenticiteit geen vast
gegeven is, maar een proces van voortdurende herinterpretatie. Tradities worden
aangepast aan veranderende contexten, waarbij behoud en vernieuwing
samenvallen. Voor velen betekent juist aanpassing trouw blijven aan de traditie.
Symbolische markers zoals kleding, rituelen, namen en taal fungeren als

4 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

herkenningspunten van identiteit, maar veranderen mee met de tijd. Erfgoed is
daarmee niet alleen herinnering aan een oorsprong, maar ook een middel om
zichzelf te herdefiniéren in de hedendaagse samenleving.

Een terugkerend thema is de spanning tussen de vitaliteit van erfgoed binnen
gemeenschappen en het gebrek aan institutionele erkenning. Hoewel het
immateriéle erfgoedkader van UNESCO en het Nederlandse beleid ruimte biedt voor
gemeenschapsgericht erfgoed, ervaren veel postkoloniale groepen uitsluiting. Hun
erfgoed wordt vaak gereduceerd tot folklore of exotische cultuur, zelden erkend als
volwaardig onderdeel van de nationale canon. Toegang tot subsidies is ingewikkeld
en slecht afgestemd op hun informele organisatievormen. Projectfinanciering leidt tot
tijdelijke zichtbaarheid, maar geen duurzame borging. De gemeenschappen
formuleren hun behoeften helder: structurele erkenning, ondersteuning bij
documentatie en archivering, fysieke ruimtes voor samenkomst en educatieve
trajecten die erfgoed integreren in het onderwijs. Zij pleiten voor gelijkwaardige
samenwerking met instellingen, gebaseerd op vertrouwen en wederkerigheid, en
voor beleid dat hun realiteit erkent: kleinschalig, relationeel, dynamisch en vaak
transnationaal.

De transnationale dimensie vormt een sleutel tot begrip van postkoloniaal erfgoed.
Erfgoed beweegt tussen landen, generaties en digitale netwerken, verankerd in
meerdere werelden tegelijk — Java, Suriname, Indonesiég, India, China en Nederland.
Via familiebanden, professionele relaties, online platforms en diaspora-evenementen
worden kennis, muziek, recepten en rituelen uitgewisseld. Digitalisering versterkt
deze verbindingen en maakt erfgoed toegankelijker, maar brengt ook risico’s van
vervlakking en verlies van context met zich mee. Toch bieden digitale media nieuwe
mogelijkheden voor zelfrepresentatie en internationale samenwerking. Culturele
vermenging vormt daarbij de kern van erfgoed in de diaspora. De gesprekken laten
zien dat vermenging geen bedreiging is, maar een bron van vernieuwing en
veerkracht. Zo mengt Hindostaanse baithak gana Indiase melodieén met Caribische
ritmes, integreert Surinaams-Javaanse gamelan moderne stijlen en combineren
Chinees-Indonesische gerechten verschillende regionale keukens. Deze hybriditeit
weerspiegelt de geschiedenis van migratie en koloniale verplaatsing en toont erfgoed
als een proces van voortdurende vertaling tussen contexten.

- Bevindingen experts diaspora

De diaspora-experts bevestigen dat erfgoed van postkoloniale groepen is gevormd in
de spanning tussen koloniale machtsstructuren en culturele creativiteit. Koloniale
regimes legden identiteit en hiérarchie vast, maar binnen die kaders ontstonden
nieuwe vormen van expressie en gemeenschap. Muziek, rituelen en namen werden
middelen om waardigheid te behouden en zo groeide erfgoed uit zowel verzet als
aanpassing. In die context krijgt identiteit een relationele betekenis:

5 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

gemeenschappen zien zichzelf niet als dragers van een onveranderlijke cultuur, maar
als deel van een netwerk van herinnering en vernieuwing. Erfgoed is een manier om
zichzelf te positioneren, om gezien te worden en om culturele rechtvaardigheid te
eisen. De roep om erkenning gaat dan ook over zeggenschap over representatie en
betekenis, en over de mogelijkheid voor gemeenschappen om zelf te bepalen hoe
hun erfgoed wordt benoemd, gepresenteerd en doorgegeven.

Emotie fungeert hierbij als bindmiddel tussen individuen, generaties en
gemeenschappen. Muziek, rituelen en eten roepen gevoelens van thuiskomen, verlies
en saamhorigheid op, waardoor erfgoed een levende ervaring wordt: een manier om
gemeenschap te herbevestigen en geschiedenis tastbaar te maken in het heden. De
praktijk van overdracht laat zien dat behoud geen stilstand betekent, maar
voortdurende aanpassing aan veranderende omstandigheden. Erfgoed wordt zelden
doorgegeven via formele instituten, maar in de dagelijkse praktijk van muziek, ritueel,
koken en taal. Vooral vrouwen spelen hierin een centrale rol, door taal, kennis en
gebruiken in huiselijke sfeer over te dragen. Erfgoed leeft in de handeling zelf:
muziek, dans, ritueel en koken zijn uitvoeringen waarin het verleden telkens opnieuw
betekenis krijgt. Het lichaam fungeert daarbij als levend archief.

Digitalisering en educatie versterken deze overdracht. Jongeren leren via online
platforms, video's en internationale samenwerkingen, terwijl religieuze en culturele
leiders bijdragen aan documentatie en kennisdeling. Deze ontwikkelingen vergroten
zichtbaarheid, maar roepen ook vragen op over eigendom, taal en representatie.
Hybriditeit vormt geen bedreiging, maar de kern van vernieuwing: door vermenging,
vertaling en creatief hergebruik ontstaan nieuwe uitdrukkingsvormen die verleden en
heden verbinden. Jonge generaties gebruiken erfgoed niet alleen als identiteit, maar
ook als bron van creatief en economisch initiatief. Tegelijk blijft erfgoed verbonden
met vragen van zeggenschap en erkenning: wat nationaal wordt omarmd, kan lokale
betekenis verliezen.

Erfgoed wordt niet enkel doorgegeven, maar telkens opnieuw gemaakt — in zang,
dans, ritueel en verhaal. Continuiteit betekent geen ononderbroken lijn, maar een
netwerk van bewegingen, overgangen en herinneringen. Erfgoed leeft zolang het
wordt gedaan, gedeeld en gevoeld, in lichamen, stemmen en ruimtes, waar het
verleden steeds opnieuw in het heden wordt gebracht.

Conclusie en aanbevelingen

Het dominante erfgoedbegrip, gebaseerd op stabiliteit, materiéle borging,
authenticiteit en institutionele controle, sluit onvoldoende aan bij de werkelijkheid
van postkoloniale erfgoedpraktijken. Voor deze gemeenschappen is erfgoed geen
bezit, maar een handeling die leeft in rituelen, muziek, dans, koken, verhalen en
gebaren. Het is performative: elke uitvoering is tegelijk herinnering, overdracht en
vernieuwing. Erfgoed gebeurt in het moment, in ontmoeting en beleving, en is

6 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

daarmee sociaal en veranderlijk. Behoud betekent hier niet vasthouden aan een
onveranderlijke oorsprong, maar het vermogen om zich aan te passen en te
vernieuwen. Waar het klassieke erfgoedmodel authenticiteit koppelt aan continuiteit,
tonen deze gemeenschappen dat juist vermenging, vertaling en hybriditeit vormen
van behoud zijn. Tradities blijven betekenisvol omdat ze meebewegen met mensen,
generaties en contexten. Erfgoed leeft niet ondanks verandering, maar dankzij
verandering.

Dit erfgoed heeft bovendien een uitgesproken morele en politieke dimensie. Het is
gevormd binnen koloniale machtsstructuren van uitsluiting en racialisering en
fungeert vandaag als daad van herstel en culturele rechtvaardigheid. De beoefening
ervan is een manier om aanwezigheid te herwinnen, stilte te doorbreken en vergeten
geschiedenissen zichtbaar te maken. Documenteren en delen is in dat licht geen
administratieve handeling, maar een vorm van tegenvergetelheid: een poging te
voorkomen dat deze geschiedenissen verdwijnen uit het nationale verhaal.

Het antwoord op de onderzoeksvraag ligt niet in technische beleidsaanpassing, maar
in een fundamentele herdefiniéring van het erfgoedbegrip zelf. Erfgoed moet worden
gezien als commons: een gedeeld cultureel goed dat betekenis krijgt in relaties,
participatie en wederzijdse verantwoordelijkheid. Een werkelijk inclusief erfgoedveld
vraagt niet om meer stemmen binnen hetzelfde kader, maar om verandering van dat
kader: erfgoed begrijpen als levend proces waarin beleving, zeggenschap en
heruitvinding centraal staan.

Op basis van het onderzoek zijn een drietal aanbevelingen geformuleerd:
1. Herdefiniéring van erfgoed en gedeelde zeggenschap

Erfgoedbeleid zou moeten verschuiven van conservering naar beleving. Dans, muziek,
rituelen, koken en vertellen zijn geen “tijdelijke” activiteiten, maar de kern van
overdracht. Beleidskaders en subsidieregelingen dienen ruimte te bieden aan
ervaringsgerichte, intergenerationele en gemeenschapsgebonden praktijken, en
authenticiteit te waarderen als proces in plaats van als vaste oorsprong. Gedeelde
zeggenschap is hierbij cruciaal: gemeenschappen moeten niet slechts worden
geconsulteerd, maar structureel participeren in besluitvorming, onderzoek en
presentatie, als mede-eigenaren en betekenisgevers van hun erfgoed.

2. Infrastructuur, archieven en diaspora netwerken
Het behoud van levend erfgoed vraagt om steun voor de plekken waar het werkelijk
leeft: tempels, buurthuizen, keukens, danszalen en repetitieruimtes. Deze

gemeenschapsplekken zijn de laboratoria van cultuur en verdienen structurele
ondersteuning, ook wanneer zij niet aan formele eisen voldoen. Tegelijk is er

7 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

behoefte aan archieven die niet enkel vastleggen, maar verhalen zichtbaar maken
vanuit de gemeenschap zelf, in beeld, geluid en taal, met zeggenschap over wat wordt
bewaard en gedeeld. Ook digitale platforms en internationale uitwisseling en
samenwerking tussen diaspora’s zijn essentieel: erfgoed is immers
grensoverschrijdend en ontstaat in circulatie tussen landen, generaties en
herinneringen.

3. Kennis, taal en houding

Een inclusief erfgoedveld vraagt niet alleen om beleidsverandering, maar ook om een
andere manier van denken, spreken en onderzoeken. Erfgoedinstellingen en
beleidsmakers moeten kennis ontwikkelen over de geschiedenis en doorwerking van
koloniale machtsstructuren en leren omgaan met de ongelijkheden die daaruit
voortkomen. Erfgoedkennis ligt niet alleen in archieven, maar ook in ervaring, emotie
en samenwerking. Dat vraagt van onderzoekers en instellingen dat zij leren werken
met participatieve methoden, waarin gemeenschappen als co-creators en co-
onderzoekers optreden. De taal van erfgoed moet verschuiven: woorden als
‘beschermen’ en ‘behouden’ maken plaats voor ‘delen’, ‘herinneren’, ‘doorleven’ en
‘heruitvinden’. Dit vergt niet alleen opleiding, maar ook een houding van reflectie,
openheid en wederkerigheid binnen het erfgoedveld.

8 10 november 2025



Erfgoed herzien

Inhoud

Samenvatting

Bevindingen

Conclusie en aanbevelingen

1. Het begrip erfgoed

1.1.
1.2.
1.3.
1.4.

Het gangbare erfgoedbegrip
Aanvullende denkkaders
Samen Ontdekken

“Experienced” heritage research

2. Betekenisgeving en overdracht van erfgoed

2.1.
2.2.
2.3.
2.4.

3. Institutionele erkenning en maatschappelijke positionering

3.1.
3.2.
3.3.
3.4.

4. Transnationale dynamiek binnen lokale erfgoedgemeenschappen

4.1.
4.2.
4.3.
4.4.
4.5.

Culturele herinnering en betekenisgeving
Overdracht van erfgoed
Authenticiteit, symboliek en waarden

Wat we nu weten

Ervaringen met overheid en beleid
Erkenning en positionering
Behoefte van gemeenschappen

Wat we nu weten

Transnationale banden

Culturele vermenging

Digitalisering en technologie
Beleving en expressie als verbinding

Wat we nu weten

5. Postkoloniaal erfgoed in de diaspora

5.1.
52.
53.
54.
55.

Koloniale machtsverhoudingen en zelfdefinitie
|dentiteit en culturele positionering
Erkenning, zichtbaarheid en verbinding
Emotie, verbondenheid, gemeenschap

Wat we nu weten

6.  Praktijk, overdracht en vernieuwing van erfgoed

6.1.
6.2.
6.3.

Overdracht en behoud van postkoloniaal erfgoed
Performativiteit en belichaming

Kennis, onderwijs en digitalisering

Universiteit Utrecht

11
12
15
17
21
23
23
25
27
29
30
30
32
32
33
35
35
37
37
38
39
40
40
42
43
44
45
47
47
48
49

10 november 2025



Erfgoed herzien

6.4. Culturele vernieuwing
6.5. Wat we nu weten
7. Conclusie en aanbevelingen
7.1. Nieuwe inzichten
7.2. Naar een levend erfgoed
7.2.1. Beleving, zeggenschap en herdefiniéring
7.2.2. Ruimte, archieven en infrastructuur
7.2.3. Kennis, taal en houding
Referenties

Begrippenlijst

10

Universiteit Utrecht

50
51
53
53
56
57
58
60
62
63

10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

1.  Het begrip erfgoed

In het voorjaar van 2025 berichtte de internationale pers over een controversieel
besluit van president Trump. Hij vaardigde een uitvoeringsbesluit uit dat federale
musea opriep tentoonstellingen te verwijderen die volgens hem “improper
ideology” verspreidden. Hij verwees naar exposities over raciale ongelijkheid en
koloniale onderdrukking. Zulke verhalen zouden, aldus Trump, schadelijk zijn voor
de gedeelde Amerikaanse waarden. Even later claimde hij persoonlijk
verantwoordelijk te zijn voor het ontslag van Kim Sajet, directeur van de
Smithsonian’s National Portrait Gallery, vanwege haar nadruk op diversiteit en
inclusie. Hoewel dit ontslag later werd teruggedraaid, liet het incident zien hoe
kwetsbaar erfgoedinstellingen zijn voor politieke druk, zeker wanneer ze ruimte
bieden aan perspectieven die afwijken van het verhaal van de machtigen. Wat
opviel, was dat juist de verhalen over raciale ongelijkheid en koloniale erfenissen
het doelwit waren— geen marginale thema's, maar kernstukken van de nationale
geschiedenis. Toch werden die ‘gewist'.

Wat in de Verenigde Staten zichtbaar werd als directe politieke inmenging, zien we
in Nederland subtieler terug in de manier waarop erfgoed wordt gedefinieerd en
erkend. Niet door een presidentieel decreet, maar doordat het erfgoedkader
vooral gericht is geweest op monumenten, archieven en nationale tradities.
Daardoor blijft het erfgoed van postkoloniale gemeenschappen, zoals verhalen
over migratie, koloniale onderdrukking en de creativiteit van diasporapraktijken,
structureel onderbelicht. Deze geschiedenissen en erfgoedvormen maken echter
onlosmakelijk deel uit van het nationale verhaal.

Wanneer postkoloniale gemeenschappen geen plek vinden binnen het nationaal
verhaal, missen zij de toegang tot formele netwerken, middelen en infrastructuur.
Dat betekent niet dat hun erfgoed er niet is, maar dat het buiten beeld voortleeft
in huizen, keukens, buurthuizen, verenigingszalen en online netwerken. Daar is
het levend, maar ook kwetsbaar. Samenwerkingen tussen
erfgoedgemeenschappen en instellingen bestaan wel, maar zijn zelden duurzaam.
Zonder structurele erkenning of middelen blijven ze afhankelijk van losse
projecten, vaak ingegeven door tijdelijke politieke aandacht. Er is geen stabiele
bodem waarop dit erfgoed kan rusten en groeien, waardoor het risico ontstaat dat
het verdwijnt alsof het nooit heeft bestaan. Of het blijft in de marge bestaan.

Dat is problematisch. Want het erfgoed van postkoloniale groepen vormt geen
‘bijdrage van buitenaf’. Deze gemeenschappen maken al generaties lang deel uit
van de Nederlandse geschiedenis. Hun verhalen, herinneringen en rituelen zijn
daarom geen aanvulling op het nationale erfgoed, maar er onlosmakelijk mee

11 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

verweven. Het probleem is dus niet dat dit erfgoed ontbreekt, maar dat het
onvoldoende wordt herkend, benoemd en gedragen binnen de officiéle kaders.

Vanuit die constatering ontstond de drijfveer voor dit onderzoek. Hoe kan het
officiéle kader veranderen door wat we samen leren met gemeenschappen en
diaspora-experts over de beleving, overdracht en waardering van hun erfgoed?
Met andere woorden: hoe kan het erfgoed van de migranten structureel en
zichtbaar worden meegenomen in de erfgoedsector?

Dit onderzoeksproject kent meerdere fasen. Deze rapportage beschrijft de eerste
fase, waarin samen met drie postkoloniale gemeenschappen en diaspora-experts
is onderzocht hoe hun erfgoedpraktijken functioneren, welke uitdagingen zij
tegenkomen en wat die praktijken zeggen over de werking van bestaande
erfgoedkaders in Nederland. Dit eerste deel van de zoektocht is gebaseerd op
gesprekken met zes erfgoedgemeenschappen uit de Chinees-Indonesische,
Hindostaans-Surinaamse en Javaans-Surinaamse groepen in Nederland. Daarop is
door experts uit de bijbehorende diaspora’s gereflecteerd. Samen hebben we
geprobeerd te begrijpen hoe erfgoedpraktijken functioneren, welke uitdagingen
we tegenkomen en welke nieuwe mogelijkheden zichtbaar worden wanneer we ze
serieus nemen als volwaardige stemmen in het erfgoedveld.

De situatie in de Verenigde Staten liet scherp zien hoe erfgoed steeds opnieuw
inzet kan worden van politieke strijd. Het mag worden onderstreept dat erfgoed
niet alleen gaat over stenen of tradities, maar ook over macht, over de vraag wie
de verhalen mag vertellen en wie het zwijgen wordt opgelegd. In Nederland zijn de
omstandigheden anders, maar de kernvraag blijft dezelfde: wie bepaalt welk
erfgoed een officiéle plek krijgt, en welk erfgoed buiten de kaders valt? Een
belangrijke rol hierin speelt de invulling en uitwerking van het erfgoedbegrip.

1.1. Het gangbare erfgoedbegrip

Wanneer we terugkijken op de ontwikkeling van het erfgoedbegrip in de afgelopen
decennia, zien we hoe de opvatting hierover drastisch is veranderd. Lange tijd stond
erfgoed in Nederland en daarbuiten bijna vanzelfsprekend gelijk aan monumenten,
archieven en andere tastbare relicten uit het verleden. Het ging om stenen,
schilderijen, documenten - objecten die geconserveerd en beschermd moesten
worden. Maar sinds de jaren 70 van de vorige eeuw is dat beeld geleidelijk aan
verschoven. Het besef groeide dat erfgoed niet uitsluitend materieel is, maar dat ook
verhalen, rituelen, liederen en sociale praktijken deel uitmaken van wat

12 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

gemeenschappen van betekenis achten en willen doorgeven. Toch duurde het enkele
decennia voordat dit officieel ook werd vastgelegd.

Het UNESCO-verdrag van 2003 voor het borgen van immaterieel erfgoed markeerde
hierin een belangrijk keerpunt. Voor het eerst werd op internationaal niveau
vastgelegd dat erfgoed niet alleen uit objecten bestaat, maar dat ook immateriéle
dimensies bescherming verdienen (UNESCO, 2003). Daarmee werd benadrukt dat
erfgoed dynamisch is: ingebed in sociaal-culturele praktijken en voortdurend in
beweging. Het gaat niet alleen om conserveren, maar ook om doorgeven, aanpassen
en vernieuwen. Court en Wijesuriya (2015) wezen erop dat immaterieel erfgoed in de
eerste plaats gedragen wordt door gemeenschappen, die fungeren als de primaire
beheerders en betekenisgevers. Het perspectief verschoof dus van erfgoed als bezit
naar erfgoed als iets dat evolueert.

Kort daarna kreeg deze verbreding een nieuw accent in het Faro-verdrag van de Raad
van Europa (Counsil of Europe, 2005a). Hierin werd de term heritage community
geintroduceerd: groepen mensen die gezamenlijk betekenis geven aan bepaalde
uitingen, objecten of praktijken en zich inzetten om die levend te houden. Zulke
gemeenschappen hoeven niet per se etnisch of geografisch afgebakend te zijn; het
kunnen ook netwerken van belanghebbenden zijn die verbonden zijn door gedeelde
waarden. Het verdrag stelde bovendien dat participatie in erfgoed een mensenrecht
is en dat erfgoed moet worden gezien als een cultural commons - een
gemeenschappelijk goed dat door velen wordt gedeeld en gedragen (Council of
Europe, 2005a; 2005b). Ook de positie van erfgoedprofessionals veranderde. Waar zij
traditioneel de rol van autoriteit vervulden en bepaalden wat waardig genoeg was om
bewaard te blijven, werd hun rol steeds meer die van partner en mede-onderzoeker
en werd geprobeerd om gemeenschappen te betrekken in het onderzoek (Berger et
al., 2019). Erfgoed ontstond niet langer top-down, maar via co-creatie, gedeelde
verantwoordelijkheid en wederzijds leren (Colomer, 2021; Olivier, 2016). In potentie
betekende dit een fundamentele democratisering van het erfgoedveld: erfgoed was
niet meer uitsluitend van instellingen of van de staat, maar van en voor de mensen
die er betekenis aan geven.

In Nederland kreeg deze internationale beweging gestalte via het Kenniscentrum
Immaterieel Erfgoed Nederland [KIEN]. Het systeem van Netwerk, Inventaris en
Register bood vanaf het begin ruimte voor gemeenschappen om hun eigen
erfgoedpraktijken zichtbaar te maken. Het idee was dat gemeenschappen zelf
konden registreren wat voor hen waardevol is, zonder afhankelijk te zijn van
institutionele selectie. De Netwerken boden laagdrempelige verbanden waarin
gemeenschappen elkaar konden vinden; de Inventaris maakte documentatie en
uitwisseling mogelijk; en het Register vormde de meest officiéle laag, met erkenning
op nationaal niveau (KIEN, 2025). Op papier sloot dit nauw aan bij de uitgangspunten
van het Faro-verdrag. Participatie werd gezien als een recht, en gemeenschappen

13 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

kregen een instrument om hun erfgoed zelf te benoemen en vast te leggen. Voor
postkoloniale migrantengemeenschappen leek dit grote kansen te bieden. Hun
erfgoedpraktijken - zoals orale tradities, herinneringsrituelen, religieuze ceremonies
en transnationale kennisvormen - sluiten immers aan bij het immateriéle en
gemeenschapsgerichte erfgoedbegrip. Deze cruciale onderdelen van de Nederlandse
(koloniale) geschiedenis zijn in de klassieke erfgoedkaders vaak onderbelicht
gebleven.

Toch blijkt in gesprekken en analyses, wat verder op in dit rapport is te lezen, dat
hierbij een paradox schuilgaat. Op papier passen deze praktijken perfect binnen de
verbrede definities van UNESCO en Faro: zij zijn levend, dynamisch en
gemeenschapsgericht. In de praktijk botsen zij echter voortdurend met de structuren,
criteria en routines van het Nederlandse erfgoedveld. Om die spanning te begrijpen,
moeten we kijken naar de manier waarop het erfgoed nog altijd functioneert binnen
instellingen en beleid. Binnen musea, archieven en monumentenzorg overheerst een
objectgerichte logica: erfgoed wordt vaak primair geinterpreteerd als bezit - tastbaar,
statisch en beheerd door professionals (Waterton & Smith, 2010; Taylor, 2004). In dit
model worden gemeenschappen meestal pas laat betrokken, en dan vaak onder
voorwaarden of in de rol van informanten. Het zijn zelden gelijkwaardige partners die
mede bepalen hoe hun erfgoed wordt geselecteerd, geinterpreteerd of
gepresenteerd (Smith, 2006; Colomer, 2021).

Daarnaast speelt authenticiteit en oorsprong een belangrijke rol voor de
waardebepaling van erfgoed. De erfgoeddoctrine van ICOMOS (1964) heeft hierin veel
invloed gehad. Authenticiteit werd lange tijd gezien als de maatstaf: de echtheid van
een object, gebouw of traditie, vastgelegd in materiéle, historische, functionele en
symbolische dimensies (Silva & Roders, 2012). Hoewel latere benaderingen meer
ruimte boden voor dynamiek, overheerst in de praktijk nog vaak een statische blik.
Juist in de omgang met postkoloniaal erfgoed komt deze spanning scherp naar voren.
Waar erfgoed in diaspora-gemeenschappen voortdurend verandert, zich mengt en
opnieuw uitgevonden wordt, wordt in westerse kaders vaak een beroep gedaan op
een soort ‘oorspronkelijke authenticiteit'. Dit zien we ook terug in de omgang met
collecties die tegenwoordig worden aangeduid als roofkunst. Veel van deze objecten
zijn ooit uit kolonién meegenomen en worden nog steeds gepresenteerd als
representatief voor een zogenaamd ‘authentieke’ cultuur van het land van herkomst
van postkoloniale groepen. Wat daarbij vaak wordt vergeten, is dat erfgoed in de
landen van oorsprong net zo goed levend en veranderlijk is. De fixatie op een statisch
idee van authenticiteit is daarmee niet neutraal, maar weerspiegelt een westerse blik
die bepaalt wat van postkoloniale groepen waardevol of echt genoeg is om te
bewaren.

Voor postkoloniale gemeenschappen in Nederland levert dit een dubbele spanning
op. Hun erfgoedpraktijken zijn te dynamisch en hybride om te passen binnen het

14 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Nederlandse postkoloniale erfgoedparadigma, maar worden ook niet altijd volledig
erkend in de landen van herkomst, waar een ander beeld van authenticiteit geldt.
Daarmee vallen zij gemakkelijk tussen wal en schip. Terwijl juist dat veranderlijke,
relationele en hybride karakter - vaak gezien als probleem - eigenlijk de kern vormt
van living heritage (Wijesuriya, 2015; Olivier, 2016), waarmee het aansluit op de
bredere dimensies van erfgoed zoals beschreven door UNESCO.

Daarbovenop komt de structuur van beleidsinstrumenten. Subsidies en registers
vereisen vaak langdurige borging, formele netwerken en planmatige structuren
(Waterton & Smith, 2010; KIEN, 2025). Voor veel gemeenschappen is dat nauwelijks
haalbaar, zoals in de volgende hoofdstukken zal blijken. Hun erfgoedpraktijken zijn
vaak kleinschalig, relationeel en tijdelijk: ze ontstaan in wisselende samenstellingen,
in reactie op maatschappelijke gebeurtenissen, of worden gedragen door vrijwilligers.
Precies dat maakt ze krachtig en veerkrachtig, maar ook moeilijk inpasbaar in formats
die vooral stabiliteit en continuiteit verlangen. Het resultaat is dat erfgoedpraktijken
van postkoloniale gemeenschappen in officiéle kaders vaak worden gereduceerd tot
tijdelijke projecten - zichtbaar tijdens een festival of tentoonstelling, maar zelden
structureel ingebed.

1.2. Aanvullende denkkaders

Tot nu toe schetsen UNESCO, Faro en kritische erfgoedstudies een belangrijk kader:
erfgoed is levend, gemeenschapsgericht en voortdurend in beweging. Toch blijkt in
de praktijk van postkoloniale gemeenschappen dat deze brede uitgangspunten vaak
te abstract blijven. Ze maken wel duidelijk dat erfgoed dynamisch is, maar niet hée
dat proces zich voltrekt of welke sociale krachten daarin het meest bepalend zijn.

Daarom zijn aanvullende denkkaders nodig, concepten die recht doen aan de
complexiteit en meervoudigheid van erfgoedpraktijken van binnenuit de
gemeenschappen zelf. In het bijzonder in contexten van postkolonialisme en
diaspora, waar erfgoed voortdurend verandert door migratie, vermenging en
herpositionering. De vier concepten die hieronder worden toegelicht - etnogenese,
creolisering, etnisering en genderemancipatie - zijn afkomstig uit de sociale en
antropologische studies en zijn gekozen omdat zij samen de sociale, culturele en
politieke dynamiek van erfgoedpraktijken zichtbaar maken (Elahi & Gowricharn,
2026). Waar internationale erfgoedkaders vooral benadrukken dat erfgoed levend en
gemeenschapsgericht is, helpen deze begrippen te begrijpen hde dat proces van
verandering, vermenging en positionering zich in de praktijk voltrekt. Samen bieden
zij een analytische lens om postkoloniale erfgoedvormen niet alleen te beschrijven,
maar te begrijpen in hun voortdurende wording en meerstemmigheid.

15 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

KADER 1: TOELICHTING THEORETISCHE LENS

1. Etnogenese: de wording van gemeenschap
Etnogenese verwijst naar het proces waarin nieuwe etnische gemeenschappen ontstaan uit diverse
achtergronden. Veel postkoloniale groepen in Nederland - bijvoorbeeld Hindoestaans-Surinaamse,
Javaans-Surinaamse en Chinees-Indonesische gemeenschappen - zijn niet homogeen, maar gevormd
uit uiteenlopende regionale, religieuze en taalkundige tradities. Hun gedeelde migratiegeschiedenis
en koloniale context hebben geleid tot nieuwe vormen van collectieve identiteit. Zulke identiteiten zijn
niet vaststaand, maar worden telkens opnieuw ingevuld. Elke generatie herschrijft het verhaal, waarbij
elementen uit het herkomstland, de migratie-ervaring en de Nederlandse context in elkaar grijpen
(Gowricharn, 2020).

2. Creolisering: culturele vermenging
Creolisering gaat over vermenging en creativiteit: culturele elementen uit verschillende bronnen
vloeien samen tot nieuwe vormen, zonder dat de oorspronkelijke componenten helemaal verdwijnen
(Burke, 2009). In erfgoedpraktijken van diaspora’s zien we dit terug in taal, muziek, religie, culinaire
tradities en kleding. De invloed van lokale context, populaire cultuur of generatiewisselingen zorgt
voor hybriden die niet ‘puur’ zijn, maar wél betekenisvol.

3. Etnisering: hernieuwd etnisch bewustzijn
Etnisering kan omschreven worden als toename van het etnische leefcultuur en verwijst naar het
proces waarin etniciteit en erfgoed sterker naar voren worden gebracht, zowel in het publieke als in
het persoonlijke domein. In Nederland zien we dit in de groeiende zichtbaarheid van culturele
festivals, erfgoedorganisaties en digitale netwerken waarin diaspora’s hun erfgoed tonen. Etnisering is
vaak een reactie op contexten waarin erkenning ontbreekt of representatie beperkt is. Door zich
zichtbaar te organiseren en erfgoed te presenteren, claimen gemeenschappen ruimte in de
samenleving (Geertz, 1967; Gowricharn, 2020). Dit gaat niet alleen om behoud van traditie, maar ook
om het publiekelijk markeren van aanwezigheid en bijdragen aan de nationale cultuur.

4. (Gender)emancipatie: verschuivende gender rollen richting gelijkwaardigheid
Genderemancipatie laat zien dat erfgoed niet losstaat van sociale verhoudingen. Waar
erfgoedtradities vroeger vaak werden beheerst door mannen, spelen vrouwen nu een steeds
actievere rol in de overdracht en publieke representatie. Zij organiseren culturele evenementen,
leiden dansgroepen of ontwikkelen artistieke expressies die erfgoed opnieuw vormgeven.
Tegelijkertijd nemen mannen soms rollen over die traditioneel vrouwelijk werden gezien, zoals koken
(culinair erfgoed) of zorg voor rituelen. Deze verschuivingen maken duidelijk dat erfgoed niet alleen
inhoudelijk verandert, maar ook in termen van wie het mag dragen, doorgeven en representeren
(Elahi & Gowricharn, 2026, 2017; Grusec & Hastings, 2007). Genderdynamiek is daarmee een motor
van verandering in erfgoedpraktijken.

16 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

De processen van etnogenese, creolisering, etnisering en genderemancipatie bieden
elk een lensom postkoloniale erfgoedpraktijken te begrijpen, maar vooral ook
tezamen. Ze zijn niet hiérarchisch, maar onderling verweven en kunnen gelijktijdig
werkzaam zijn. Zo kan bij het ontstaan van een nieuwe gemeenschap (etnogenese)
ook genderemancipatie optreden. De vier concepten tezamen maken deze processen
duidelijk dat erfgoed nooit één vaste vorm of betekenis heeft, maar het resultaat is
van een voortdurend samenspel van sociale dynamieken, waarin de context bepaalt
wat op een bepaald moment het meest zichtbaar of bepalend is. Wat deze vier
concepten samen laten zien, is dat erfgoed geen vaststaand cultureel goed is, maar
een sociaal proces. Het sluit aan bij wat Smith (2006) en later Waterton en Watson
(2015) benadrukten, dat we erfgoed moeten begrijpen als iets dat voortdurend wordt
gemaakt, beleefd en betwist. Erfgoed ontstaat in interactie, in conflict en in
samenwerking, en verandert mee met de omstandigheden.

1.3. Samen Ontdekken

Toen ik aan dit onderzoek begon, wist ik dat het niet genoeg zou zijn om interviews af
te nemen, documenten te bestuderen, te observeren of te registreren. Maar waar en
hoe moet je beginnen? Ik vond houvast in de gedachte dat erfgoed een cultural
commons is: een gemeenschappelijk goed dat niet toebehoort aan de staat of aan
instellingen, maar aan de mensen die het betekenis geven. Ook het Faro-verdrag
benadrukt dat participatie een mensenrecht is en dat erfgoed pas betekenisvol is
wanneer gemeenschappen er zelf zeggenschap over hebben. Dit uitgangspunt
vormde mijn leidraad. Als erfgoed werkelijk een commons is, dan moet ook
onderzoek ernaar een gezamenlijke onderneming zijn, gebaseerd op partnerschap,
co-creatie en wederzijds leren. Het moest een proces van samen ontdekken worden:
een gezamenlijke onderneming met de gemeenschappen, waarin kennis niet alleen
werd verzameld maar ook gedeeld en opnieuw gecreéerd. De volgende elementen
waren onderdeel hiervan:

1. Partnerschap
Gekozen werd erfgoedgemeenschappen uit drie postkoloniale gemeenschappen -

Hindostaans-Surinaams, Javaans-Surinaams en Chinees-Indonesisch als casussen
centraal te stellen. Dit was bewust en doordacht. Dit onderzoek pretendeert
nadrukkelijk niet een volledig overzicht te geven van al het postkoloniale erfgoed in
Nederland, noch van alle gemeenschappen die hier deel van uitmaken. Daarvoor is
de rijkdom en diversiteit te groot, en zouden talloze stemmen ontbreken. Gekozen is
voor gemeenschappen die enerzijds vaak onderbelicht zijn gebleven in het
Nederlandse erfgoeddiscours, maar die anderzijds beschikken over levendige
erfgoedpraktijken en enige ervaring met samenwerking in het erfgoedveld, waardoor

17 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

zij hun inzichten hierover konden delen. En tevens drukken de ‘meervoudige
migraties’ ook de complexiteit en globale context uit van het Nederlands koloniaal
verleden.

Hoewel de keuze om te werken met drie gemeenschappen ook betrekking had op
haalbaarheid, was de werkwijze meer dan praktisch. Het was ook een manier om de
traditionele hiérarchie tussen onderzoeker en gemeenschap te doorbreken. De
gemeenschappen waren geen ‘informanten’ die antwoord gaven op mijn
interviewvragen, maar partners die richting gaven aan het onderzoek. Samen met
lokale erfgoedorganisaties en/of personen uit de drie gemeenschappen werden
vooraf samenwerkingsovereenkomsten opgesteld. Zij bepaalden mee welke erfgoed
en thema’s centraal moesten staan, organiseerden de groepsgesprekken en zorgden
dat de onderwerpen aansloten bij de eigen beleving van erfgoed. 6 erfgoedschatten
werden aangedragen: Surinaams-Hindostaanse volksdansen, Surinaams-Hindostaans
muziek, Surinaams-Javaanse Gamelan, Surinaams-Javaanse Janur-vlechtkunst,
Chinees-Indonesische Herinneringscultuur, Chinees-Indonesisch Culinair Erfgoed.
Daarmee ontstond een gedeelde verantwoordelijkheid: erfgoed onderzoeken werd
ook erfgoed samen vormgegeven.

2. Betekenisvolle plekken
De gesprekken vonden plaats in ruimtes die voor de gemeenschappen zelf
betekenisvol waren. Het gesprek met de Hindostaans-Surinaamse dans- en
muziekgemeenschappen vond plaats in een Hindoebasisschool: een plek waar
generaties kinderen opgroeien met taal, rituelen en muziek die erfgoed levend
houden. Voor de Surinaams-Javaanse erfgoedgemeenschappen rondom de gamelan
en de Janur-vlechtkunst traditie was de setting de eigen gamelanoefenruimte,
omringd door instrumenten waarvan de klanken generaties verbinden. De
gesprekken met de Chinees-Indonesische gemeenschappen (over culinair erfgoed en
herinneringscultuur) vonden plaats in het gebouw waar hun stichting is gehuisvest,
een plek die al enkele jaren bijeenkomsten, kookprojecten en collectieve
herinneringen draagt. Deze locaties verankerden dus ook de gesprekken in de
dagelijkse praktijk van de gemeenschappen. Erfgoed werd besproken op de plekken
waar het werkelijk leeft: tussen danspassen, muzikale klanken, kookgeuren en
gedeelde herinneringen. De ruimte zelf werd zo deel van het gesprek.

3. In gesprek en op bezoek
In totaal zijn er zes groepsgesprekken gevoerd, elk tussen twee en tweeénhalf uur. In
totaal namen 73 personen deel aan deze gesprekken die werden gehouden in de
periode maart t/m juni 2025. Ik koos bewust voor een groepsvorm, omdat erfgoed
niet alleen individueel wordt beleefd, maar in interactie. In een groep ontstaat
gedeeld geheugen: de ene herinnering roept de andere op, stemmen vullen elkaar
aan of spreken elkaar tegen. Deze dynamiek was essentieel. Erfgoed is geen
vaststaand verhaal, maar een veld van betekenissen waarin ook verschillen en

18 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

spanningen zichtbaar mochten worden. Soms was er ontroering, soms humor, soms
discussie. Juist in die veelstemmigheid liet erfgoed zich zien zoals het is: levend,
veranderlijk en relationeel.

Naast de groepsgesprekken waren er momenten waarin erfgoed zich niet alleen in
woorden liet vangen, maar vooral in daden. Ik bezocht een Javaans-Surinaamse
gamelan- en dansvoorstelling in maart, Hindostaanse dans- en muziek demonstratie
in augustus, en een filmvertoning over culinair erfgoed, voor en door de Chinees-
Indonesische gemeenschap.

4. Wederkerigheid en vertrouwen
Een belangrijke pijler in dit proces was wederkerigheid. Na afloop van elk gesprek
maakte ik uitgebreide verslagen, die via de partners teruggekoppeld werden aan de
deelnemers. Hun feedback werd verwerkt voordat de gegevens verder werden
geanalyseerd. Dit maakte het proces transparant en gaf de partners en deelnemers
de mogelijkheid invloed uit te oefenen op hoe hun woorden werden vastgelegd. Die
terugkoppeling versterkte het vertrouwen. Het liet zien dat dit onderzoek niet alleen
ging om nemen (het verzamelen van data) maar ook om teruggeven: erkenning,
zichtbaarheid en zeggenschap. Daarmee kreeg “samen ontdekken” een concrete
ethiek: het ging niet alleen om mijn leerproces, maar ook om wat de
gemeenschappen eraan hadden.

5. Op zoek in de diaspora
Tijdens de gesprekken kwam bij elke groep de diaspora nadrukkelijk in beeld. De
deelnemers deelden hun kennis over waar hun erfgoed in de diaspora oorspronkelijk
vandaan kwam, hoe het via Suriname of Indonesié naar Nederland was gereisd en
hoe het vandaag de dag verbonden is met verwante gemeenschappen elders. Dit
leidde tot een zoektocht naar stemmen buiten Nederland: gesprekspartners uit de
bredere diaspora die meer konden vertellen over de ontwikkeling van dit erfgoed in
transnationaal perspectief. Zo bracht de verkenning van levend erfgoed mij ook
buiten de landsgrenzen, naar experts en gemeenschapsvertegenwoordigers in
andere delen van de wereld.

In de loop van 2025 voerde ik drie online gesprekkenreeksen met deskundigen uit de
Chinees-Indonesische, Javaanse en Hindostaanse (Girmitya) diaspora. Deze
gesprekken boden niet alleen kennis, maar ook nieuwe perspectieven: ze lieten zien
hoe erfgoed zich ontwikkelt wanneer mensen, betekenissen en herinneringen zich
over continenten verplaatsen. De eerste reeks vond plaats in juni 2025, tijdens het
seminar Chinese-Indonesian Food Culture and Heritage. Hier spraken dr. Amorisa
Wiratri, prof. Lilawati Kurnia en prof. Johannes Widodo over de verwevenheid van
cultuur, migratie en culinaire tradities. Zij toonden hoe de Chinees-Indonesische
keuken geen verzameling recepten is, maar een levend archief van migratie,
aanpassing en vernieuwing.

19 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

In september 2025 volgde het seminar Javanese Cultural Heritage and Identity in the
Diaspora, met bijdragen van prof. Sahid Teguh Widodo, dr. Dewi Cahya Ambarwati en
dr. Arifah Arum Candra Hayuningsih. Hun verhalen maakten duidelijk dat het
Javaanse erfgoed in de diaspora voortleeft in handelingen en gebruiken in taal,
ritueel, muziek en dans. De laatste reeks vond plaats in oktober 2025 tijdens het
seminar Cultural Heritage and Identity in the Girmitya Diaspora. Hier spraken prof. Peter
Manuel, dr. Vishnu Bisram, dr. Chatradari Devroop en Ari Gautier over het erfgoed
van nazaten van Indiase contractarbeidersgemeenschappen in het Caribisch gebied,
Zuid-Afrika, de Indische Oceaan, Mauritius, Réunion, de Verenigde Staten en

Frankrijk.

Wat opviel, was dat de uitwisseling niet eenzijdig verliep. De experts genoten
zichtbaar van het contact met elkaar: zij herkenden gedeelde verhalen, vergelijkbare
uitdagingen en duidelijke parallellen tussen hun erfgoedpraktijken. Voor velen bood
het gesprek een moment van hernieuwde reflectie. De digitale omgeving creéerde
nieuwe vormen van verbinding over grote afstanden, al maakte zij spontane
publieksinteractie soms lastiger. Toch vormden de drie gesprekken samen een hecht
netwerk van kennis en wederzijds leren, een diaspora-erfgoedgesprek in zichzelf.

6. Analyseren als verder ontdekken
Het verzamelen van verhalen, herinneringen en ervaringen was slechts het begin.
Minstens zo belangrijk was de vraag: hoe kunnen al die stemmen, indrukken en
emoties recht worden gedaan in de analyse? Ook hier lag immers een risico op de
loer: dat de veelkleurigheid van de gesprekken zou worden gereduceerd tot schema'’s
en categorieén. Terwijl erfgoed zich juist laat zien in nuance, verschil en dynamiek.

Ik koos daarom voor een hybride vorm van thematische analyse: deels inductief,
deels deductief. Inductief betekende dat ik me liet leiden door wat er in de
gesprekken steeds terugkeerde - patronen, woorden en metaforen die door
verschillende deelnemers werden gebruikt. Deductief betekende dat ik daarnaast
bewust zocht naar verbinding met de concepten die in het theoretisch kader waren
geschetst, zoals heritage community, ethnogenesis en creolisation. Deze begrippen
boden een lens, maar mochten nooit een keurslijf worden. De hybride aanpak
maakte het mogelijk om zowel aansluiting te vinden bij bestaande theorieén als
ruimte te laten voor nieuwe inzichten die vanuit de praktijk zelf opkwamen (Smith,
2006; Harrison, 2013).

Het analyseren zelf was intensief. Ik luisterde de opnames herhaaldelijk terug,
maakte verslagen en vulde die aan met memo's waarin ik mijn eigen indrukken en
twijfels noteerde. Om grip te krijgen op de veelheid aan gegevens gebruikte ik NVivo
voor de groepsgesprekken en Atlas Tl voor de expertpresentaties. Niet als machines
die antwoorden genereerden, maar als hulpmiddelen om verbanden te leggen:
woorden clusteren, thema’s markeren en patronen zichtbaar maken die anders

20 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

misschien verborgen waren gebleven. Codes groepeerden zich tot grotere thema's,
die als rode draden door de gesprekken heen liepen: de rol van herinnering, de
spanning tussen continuiteit en verandering, de zoektocht naar erkenning.

In dit proces kwam de rijkdom van de gesprekken opnieuw tot leven. Door passages
naast elkaar te leggen, zag ik hoe een opmerking van een muzikant resoneerde met
een herinnering van een kok, of hoe een ritueel beschreven door de ene
gemeenschap parallellen vertoonde met een verhaal van een andere. Erfgoed bleek
steeds opnieuw een veld van relaties, waarin betekenissen niet vastlagen, maar
voortdurend werden heronderhandeld.

Wat duidelijk werd, is dat analyse in dit project niet ging om afstand nemen, maar
juist om dichterbij komen. Door zorgvuldig te luisteren, te herlezen en verbanden te
leggen, ontstond een interpretatie die niet alleen mijn woorden waren, maar gevoed
door de stemmen van velen. Zo werd ook de analyse een vorm van samen
ontdekken: een zoektocht waarin erfgoed zich liet zien als iets dat niet vastligt, maar
telkens opnieuw gebeurt.

1.4. “Experienced” heritage research

Mijn betrokkenheid bij dit project kwam niet uit het niets. Als actieonderzoeker én als
lid van een postkoloniale gemeenschap had ik al eerder ervaren hoe
erfgoedonderzoek en persoonlijke geschiedenis in elkaar kunnen grijpen. In deze fase
van het project verdiepte dat inzicht zich: ik was niet langer alleen onderzoeker, maar
ook deelnemer. Tijdens de gesprekken luisterde ik niet alleen, maar werd ik ook
uitgenodigd mijn eigen ervaringen te delen. Deelnemers vroegen niet enkel om
gehoord te worden, maar wilden ook weten hoe mijn achtergrond mijn blik op
erfgoed beinvloedde. Zo ontstond een wederkerige vorm van onderzoek waarin
kennis en relatie samenvielen. Het onderzoek werd zelf een ontmoetingsruimte, een
plek waar luisteren, herinneren en leren in elkaar overgingen, zowel in Nederland
met de erfgoedgemeenschappen als in gesprekken met experts uit de diaspora.

Vanuit die ervaring groeide wat ik ben gaan noemen experienced heritage research:
onderzoek dat niet op afstand staat, maar deel uitmaakt van de geleefde
erfgoedpraktijk zelf. Deze benadering vraagt om een houding van bescheidenheid en
vertrouwen gebaseerd op het besef dat kennis niet alleen wordt ontsloten door
wetenschappelijke analyse, maar ook bestaat in de verhalen, rituelen en praktijken
van de gemeenschappen zelf. Onderzoek wordt dan niet opgevat als een objectieve
procedure die kennis produceert, maar als een relationeel proces waarin betekenis
wordt gedeeld en heronderhandeld.

21 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Deze werkwijze heeft beperkingen: ze is tijdsintensief, vraagt om voortdurende
afstemming en levert geen “harde data” op die eenvoudig te vergelijken zijn. Maar
haar kracht ligt in wat zij zichtbaar maakt: erfgoed als een levende erfenis van
mensen, op diverse plaatsen en tussen generaties. Vanuit die gedachte wil dit
onderzoeksproject meer zijn dan een inventarisatie van erfgoedpraktijken. Het
beoogt bij te dragen aan het herzien van de gehanteerde erfgoedkaders zelf. Door de
ervaringen van postkoloniale gemeenschappen en diaspora-experts te erkennen als
volwaardige kennisbronnen, wordt duidelijk dat erfgoed geen neutraal domein is,
maar een veld waarin betekenis en erkenning voortdurend worden
heronderhandeld.

Zo wordt zichtbaar waar bestaande kaders tekortschieten, waar zij opengebroken
kunnen worden en hoe zij kunnen uitgroeien tot werkelijk inclusieve structuren.
Uiteindelijk is het doel dat de inzichten uit dit project bijdragen aan een
erfgoedpraktijk waarin niet één dominant narratief, maar de veelheid aan stemmen,
geschiedenissen en betekenissen richtinggevend is voor beleid, onderzoek en
samenwerking.

22 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

2.  Betekenisgeving en overdracht van erfgoed

In dit hoofdstuk staat de praktijk centraal. Waar het vorige hoofdstuk de
theoretische en methodologische kaders verkende, laat dit deel zien hoe erfgoed
leeft binnen postkoloniale gemeenschappen. Op basis van gesprekken met zes
erfgoedgemeenschappen uit Hindostaans-Surinaams, Javaans-Surinaams en
Chinees-Indonesisch groepen wordt zichtbaar hoe herinnering, overdracht en
waardering samen een dynamisch veld vormen waarin erfgoed voortdurend wordt
gemaakt, gedeeld en heruitgevonden.

De verhalen laten zien dat erfgoed meer is dan een verzameling tradities of
objecten. Het is een levend proces waarin gemeenschappen betekenis geven aan
hun verleden en toekomst, vaak in ‘dialoog’ met verlies, verandering en de
zoektocht naar erkenning. Binnen dit proces komen thema’s naar voren als
culturele herinnering, overdracht tussen generaties, en de spanning tussen
authenticiteit en vernieuwing - telkens vanuit de ervaring van de mensen zelf.

2.1. Culturele herinnering en betekenisgeving

De gesprekken lieten zien dat herinnering de kern vormt van hoe gemeenschappen
erfgoed beleven. Erfgoed is niet enkel een verzameling objecten of rituelen, maar een
drager van betekenissen die voortdurend verschuiven. Die betekenissen zijn
meervoudig, emotioneel geladen en afhankelijk van context: wat voor de één troost
biedt, kan voor de ander juist pijn oproepen. Herinnering blijkt zo een levend proces
waarin verleden, heden en toekomst voortdurend met elkaar in gesprek zijn.

Erfgoed als betekenisdrager

Erfgoed krijgt betekenis doordat het herinneringen activeert en ervaringen
belichaamt. Die herinneringen zijn nooit een objectieve reconstructie van het
verleden, maar selectief, emotioneel en contextgebonden. Een lied, ritueel of geur
kan uiteenlopende associaties oproepen: migratie, verlies, onrecht, maar ook
familiebanden, trots of geborgenheid. Wat het oproept, verschilt vaak per generatie.
Voor sommigen staat een symbool voor gemis, voor anderen juist voor kracht en
verbinding. Zo wordt erfgoed niet bewaard, maar telkens opnieuw gemaakt.

Meervoudige betekenissen en veranderende contexten

23 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Dezelfde erfgoeduiting kan op verschillende momenten een andere betekenis krijgen,
zo bleek uit de gesprekken. Een dans kan herinneren aan koloniale overheersing,
maar tegelijk symbool staan voor culturele trots. Migratie en generatieverschillen
herschikken betekenissen voortdurend. Praktijken die in het land van herkomst
vanzelfsprekend waren, krijgen in Nederland vaak een bewuster en symbolischer
karakter. Ze worden heruitgevonden als referentiepunt, een manier om houvast te
vinden in een veranderende omgeving. Erfgoed fungeert zo niet als vast anker, maar
als flexibel richtpunt.

Heruitvinding van traditie en authenticiteit

Deelnemers beschreven hoe tradities worden aangepast, symbolen hergebruikt en
rituelen opnieuw vormgegeven. Zulke veranderingen worden zelden als verlies
ervaren, maar juist als een vorm van continuiteit: erfgoed dat meebeweegt met de
tijd. Tegelijk bestaan er binnen gemeenschappen verschillende ideeén over wat
‘authentiek’ is. Waar sommigen trouw willen blijven aan een oorspronkelijke vorm,
benadrukken anderen de noodzaak van vernieuwing. Authenticiteit blijkt in de
praktijk geen tegenstelling tussen behoud en verandering, maar een proces van
creatieve onderhandeling.

Stilte-erfgoed, verlies en gemis

Naast zichtbare vormen van overdracht kwam ook een subtieler aspect naar voren:
stilte. Velen vertelden dat oudere generaties zwegen over vertrek, verdriet of trauma.
De nadruk lag op werken, vooruitgaan, niet te veel terugkijken. Deze stilte kan zelf als
erfgoed worden gezien - een houding die generaties doordraagt. Ze beinvloedt welke
verhalen verteld kunnen worden en welke verdwijnen, en vormt zo een onzichtbare
maar krachtige erfenis. Dat zwijgen had niet alleen persoonlijke, maar ook structurele
oorzaken: religieuze druk, koloniale hiérarchieén of assimilatie. Hierdoor verdwenen
praktijken als gamelan of Janur-vlechtkunst uit zicht, en bleef Chinees-Indonesisch
erfgoed lang onzichtbaar. Jongere generaties ervaren daardoor vaak een gevoel van
gemis en proberen de stilte te doorbreken - een daad van culturele herovering die
erfgoed opnieuw tot leven brengt en eigenaarschap herstelt.

Deze bevindingen maken duidelijk dat betekenisgeving binnen postkoloniale
erfgoedpraktijken geen vaststaand gegeven is, maar een voortdurend, soms pijnlijk
proces. Erfgoed fungeert als sociale ruimte waarin herinnering, emotie en identiteit
samenkomen. Binnen die ruimte zoeken gemeenschappen naar erkenning,
aansluiting en eigenaarschap. Erfgoed is zo niet alleen een spiegel van het verleden,
maar ook een middel om richting te geven aan de toekomst.

24 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

2.2.  Overdracht van erfgoed

Naast betekenisgeving stond in de gesprekken de vraag centraal hoe erfgoed binnen
de postkoloniale groepen wordt doorgegeven. Overdracht bleek geen
vanzelfsprekend proces, maar een voortdurend zoeken naar manieren om kennis,
rituelen en waarden levend te houden. Soms gebeurt dit impliciet in families, soms
expliciet via scholen, gemeenschapscentra of diaspora-netwerken. Hieronder volgt
hoe gemeenschappen hun erfgoed delen tussen generaties, welke rol lichamelijke
ervaring daarbij speelt, en hoe nieuwe Naast betekenisgeving stond in de gesprekken
de vraag centraal hoe erfgoed wordt doorgegeven. Overdracht bleek geen
vanzelfsprekend proces, maar een voortdurend zoeken naar manieren om kennis,
rituelen en waarden levend te houden. Dat gebeurt binnen families en
gemeenschappen, maar ook via scholen, centra, religieuze verbanden en digitale
netwerken. Erfgoed leeft niet alleen in verhalen of objecten, maar in de handelingen,
relaties en lichamen van mensen.

Overdracht via familie en gemeenschap

Veel erfgoed wordt binnen families en gemeenschapsbijeenkomsten doorgegeven,
vaak impliciet en informeel. Deelnemers beschreven hoe kennis over rituelen, muziek
of dans werd aangeleerd door observatie, imitatie en deelname aan gezins- of
gemeenschapsactiviteiten. Ouderen spelen hierin een sleutelrol, maar ook jongeren
dragen bij door vragen te stellen en zo “slapende” kennis opnieuw te activeren. Deze
intergenerationele overdracht werd omschreven als kwetsbaar, maar tegelijk als bron
van emotionele verbinding en culturele trots.

Leren door doen: belichaamde kennis

Een opvallend kenmerk van overdracht binnen deze gemeenschappen is dat veel
kennis via het lichaam wordt overgedragen. Dansen worden geleerd tijdens feesten,
muziek door samenspel met een meester of tijdens religieuze bijeenkomsten. Dit
zogeheten embodied heritage is moeilijk in woorden te vangen: het wordt
doorgegeven via ritme, beweging en ervaring. Jongeren leren door mee te doen,
zonder formele uitleg. Zo blijft erfgoed niet alleen cognitieve kennis, maar ook
lichamelijke ervaring - iets wat nabijheid, tijd en herhaling vereist.

De rol van instellingen en leermeesters
Naast families spelen ook gemeenschapsinstellingen, dansscholen en religieuze
groepen een cruciale rol. Docenten, dansmeesters of spirituele leiders fungeren niet

alleen als leraren, maar ook als culturele dragers. Zij combineren overdracht van
techniek met overdracht van waarden, en scheppen ruimte voor vernieuwing binnen

25 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

traditie. Verschillende deelnemers benadrukten dat juist zulke leermeesters
verandering mogelijk maakten - bijvoorbeeld door vrouwen toe te laten tot praktijken
die eerder als mannelijk golden, zoals deelname aan gamelanensembles of
dansoptredens in de publieke ruimte. Daardoor kreeg ook de gemeenschap zelf
ruimte om mee te bewegen en veranderende rollen te accepteren.

Overdracht van waarden en betekenis

Erfgoed draagt meer over dan technieken of rituelen: het omvat ook waarden, sociale
codes en wereldbeelden. Liederen bevatten boodschappen van verzet of
verbondenheid, dansen drukken emoties uit van rouw of vreugde, gerechten dragen
familiegeschiedenissen. Ook foto'’s, verhalen en geluidsopnamen functioneren als
dragers van herinnering, die mensen verbinden over generaties heen. Deze
overdracht van waarden vindt vaak impliciet plaats - vervlochten met ervaring en
emotie, eerder gevoeld dan uitgelegd.

Diaspora-overdrachten en transnationale verbindingen

Uniek aan postkoloniale erfgoedpraktijken is hun diaspora karakter. Deelnemers
vertelden hoe kennis en inspiratie zich over grenzen heen bewegen: via familie in
Suriname of Indonesié, professionele contacten in India, Fiji, Zuid-Afrika of Mauritius,
of via digitale platforms. Binnen deze netwerken vindt voortdurende uitwisseling
plaats - niet alleen om kennis te bewaren, maar ook om betekenis te vernieuwen.
Erfgoed blijkt daarmee niet gebonden aan één land of canon, maar aan een web van
relaties waarin herinnering, migratie en toekomst met elkaar verbonden blijven.

Breuklijnen en kwetsbaarheid

Tegelijkertijd werd in alle gesprekken gewezen op de kwetsbaarheid van deze
overdrachtsprocessen. Veel kennis berust op enkele individuen en dreigt verloren te
gaan door migratie, vergrijzing en veranderende leefvormen. Dansvormen
verdwijnen, muziekpraktijken verarmen, talen raken in onbruik. Vooral taalverlies
werd herhaaldelijk genoemd als breuklijn: wanneer verhalen en liederen niet meer
verstaan worden, valt een deel van de culturele continuiteit weg. Deelnemers spraken
van een “race tegen de klok”, waarin het vastleggen en delen van kennis urgent is.
Daarbij klinkt ook kritiek: dat erfgoedinstellingen en beleid nog te weinig structurele
ondersteuning bieden. Toch zoeken gemeenschappen naar eigen oplossingen - door
samen te documenteren, op te nemen en les te geven - waarmee ze hun erfgoed
veerkrachtig levend houden, ondanks beperkte middelen.

26 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

2.3.  Authenticiteit, symboliek en waarden

In de gesprekken over erfgoed kwamen telkens vragen naar voren over authenticiteit,
symboliek en waarden. Wat is nog ‘echt? Wat mag veranderen? En welke
betekenissen worden aan objecten, rituelen of symbolen toegekend? Deelnemers
lieten zien dat authenticiteit geen vaststaand gegeven is, maar een voortdurend
proces van onderhandeling en herinterpretatie. In hun verhalen kwam naar voren
hoe symbolen identiteit vormgeven, hoe tradities zich aanpassen aan nieuwe
contexten en hoe erfgoed emotionele, spirituele en maatschappelijke waarden
draagt.

Symbolische markers en culturele zelfdefinitie

Erfgoed bleek vaak nauw verbonden met visuele en materiéle symbolen die
collectieve identiteit uitdrukken. Kledingstukken, rituelen, kleuren en objecten
functioneren niet enkel als versiering, maar als dragers van betekenis die herkomst
en verbondenheid zichtbaar maken. Ze dienen zowel als intern herkenningspunt als
externe markering van verschil in een samenleving waarin zulke markers vaak
onzichtbaar blijven. Zelfs nieuwe tradities roepen de vraag op welke symbolen erbij
horen. Zo vertelde een deelnemer dat een van oorsprong Hindostaans volksdans
steeds meer een podiumdans werd en dat daarbij opnieuw moest worden nagedacht
over de passende kleding.

Ook taal kwam veelvuldig ter sprake. Veranderende accenten en leenwoorden uit het
Nederlands leiden ertoe dat woorden in liederen of rituelen verschuiven van
betekenis. Zo wordt taal zelf een teken van transformatie: een herinnering aan de
voortdurende aanpassing van cultuur in migratiecontexten. Binnen de Chinees-
Indonesische gemeenschap kregen tastbare objecten, zoals namenboeken, sieraden
of een receptenboekje, een vergelijkbare functie. Zulke voorwerpen fungeerden als
bewaarplaats van familiegeschiedenis: ze vertellen niet alleen wat er werd gemaakt of
gedragen, maar ook de reis van (groot)ouders, hun schepen, woonplaatsen en
contexten van migratie.

Authenticiteit en heruitvinding van traditie

Voor veel gemeenschappen is erfgoed onlosmakelijk verbonden met een gevoel van
uniciteit. Hun praktijken zijn verwant aan tradities uit de landen van herkomst, maar
dragen sporen van migratie, koloniale geschiedenis en lokale aanpassing. Zo
weerklinken de ervaringen van contractarbeid in de teksten van de baithak gana-
liederen, en ontstonden in Suriname unieke vormen van Javaanse gamelan doordat
de oorspronkelijke materialen niet beschikbaar waren. Evenzo ontwikkelde de

27 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Chinees-Indonesische keuken zich uit noodzaak en creativiteit tot een hybride culinair
erfgoed.

In dit licht werd ‘authenticiteit’ een onderwerp van discussie. Voor sommigen
betekende authenticiteit trouw blijven aan de oorspronkelijke vormen; voor anderen
stond het juist voor de vrijheid om te vernieuwen. Jongere generaties experimenteren
met dans, muziek en rituelen, combineren traditionele stijlen met moderne invloeden
en herdefiniéren zo wat erfgoed betekent. Een deelnemer vroeg: als er geen
mannelijke dansers meer zijn, waarom zouden vrouwen de mannendans niet mogen
uitvoeren? Evenzo vroegen vrouwelijke gamelanspelers zich af waarom zij niet
konden deelnemen aan een praktijk die ooit exclusief mannelijk was. Authenticiteit
wordt zo geen kwestie van vasthouden, maar van heruitvinden en het vinden van een
balans tussen continuiteit en verandering die betekenisvol blijft in het heden.

Meervoudige waarden van erfgoed

Postkoloniale erfgoedpraktijken dragen zelden slechts één betekenis; ze verenigen
emotionele, spirituele en educatieve dimensies. Erfgoed roept gevoelens van verlies,
nostalgie en verbondenheid op. Gesprekken over muziek of dans leidden vaak tot
herinneringen aan familie: aan vaders die kookten, grootmoeders die kleding naaiden
voor een dansoptreden, grootvaders die palmbladeren viochten met hun
kleinkinderen. Zulke herinneringen maakten erfgoed tastbaar en emotioneel geladen.

Daarnaast werd erfgoed beleefd als iets spiritueels: rituelen en muziek boden
toegang tot een hogere orde of kosmische harmonie. Dans kon een vorm van
bezieling zijn; het vlechten van bladeren vereiste geestelijke reiniging; de klanken van
de gamelan brachten deelnemers in een meditatieve staat. Tegelijk werd erfgoed ook
als educatief gezien: het droeg kennis over geschiedenis, genderverhoudingen en
koloniale machtsstructuren over. Door die verhalen te delen, ontstond meer inzicht in
de eigen positie binnen de bredere diaspora - en in de manieren waarop verleden en
heden elkaar blijven beinvloeden.

Culturele trots en expressie

Tot slot fungeert erfgoed als bron van zichtbaarheid en trots. Het voortzetten van
tradities - in dans, muziek, koken of rituelen - werd ervaren als een daad van
veerkracht en aanwezigheid. In een samenleving waarin postkoloniale culturen lang
zijn gemarginaliseerd, betekent optreden, koken of exposeren in de publieke ruimte
meer dan culturele activiteit: het is een vorm van erkenning. Een Chinees-
Indonesische deelnemer vertelde hoe het dragen van een Chinese naam, ooit bron
van schaamte toen ze opgroeide in Nederland, nu een teken van trots is geworden.
De naam wordt soms fonetisch verhaspeld of in Nederlandse letters geschreven,
maar juist dat hybride karakter maakt het tot levend erfgoed. Erfgoed is zo niet alleen

28 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

herinnering aan het verleden, maar ook een vorm van culturele zelfdefinitie in het
heden.

2.4. Wat we nu weten

De bevindingen in dit hoofdstuk maken duidelijk dat erfgoed binnen postkoloniale
gemeenschappen een levende erfenis is. Erfgoed bestaat niet alleen uit objecten of
tradities, maar uit handelingen, herinneringen en relaties waarin betekenis steeds
opnieuw wordt gevormd. In die dynamiek spelen ook stilte, verlies en heruitvinding
een rol: ze tonen zowel de kwetsbaarheid als de veerkracht van gemeenschappen die
hun erfgoed actief blijven doorgeven en vernieuwen.

Wat zichtbaar wordet, is dat postkoloniale erfgoedpraktijken het erfgoedbegrip
verbreden. Ze laten zien dat authenticiteit veranderlijk is, dat overdracht vaak
informeel en belichaamd plaatsvindt, en dat erfgoed niet enkel verleden bewaart,
maar toekomst creéert. Deze inzichten vormen de basis voor de verdere analyse in
de volgende hoofdstukken, waarin wordt onderzocht hoe deze praktijken richting
kunnen geven aan een meerstemmig en inclusief erfgoedbeleid.

29 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

3. Institutionele erkenning en maatschappelijke
positionering

De gesprekken met de erfgoedgemeenschappen maakten duidelijk dat de omgang
met beleid en instellingen vaak een van de grootste uitdagingen vormt. Waar
erfgoedpraktijken binnen de gemeenschappen levendig zijn, blijkt de aansluiting
bij erfgoedbeleid, subsidies en instellingen moeilijk. Deelnemers vertelden over
beperkte erkenning, bureaucratische drempels en het ontbreken van structurele
samenwerking. Ook waar erkenning wel bestaat, blijft die vaak tijdelijk of
symbolisch. In dit hoofdstuk komt naar voren hoe deze ervaringen zich uiten in
drie samenhangende thema'’s: de relatie met overheid en beleid, de moeizame
institutionalisering van migratie-erfgoed en de behoeften die gemeenschappen
zelf formuleren om hun erfgoed duurzaam te kunnen voortzetten.

3.1. Ervaringen met overheid en beleid

De overheid en erfgoedinstellingen spelen volgens de deelnemers een cruciale rol in
het zichtbaar maken en ondersteunen van hun erfgoed. Toch vertelden zij dat hun
praktijken zelden worden erkend als volwaardige vormen van erfgoed. Hindostaans-
Surinaamse dans en muziek, Javaans-Surinaamse gamelan, Javaans-Surinaamse
rituelen en Chinees-Indonesisch culinair erfgoed worden in de publieke ruimte vaak
afgedaan als folklore of exotisch spektakel, maar ook niet ‘echt’ Indiaas, Javaans of
Chinees. Zij ervaren deelnemers een voortdurende concurrentie van het erfgoed uit
de oorspronkelijke landen van herkomst. Binnen musea en culturele instellingen
krijgen bijvoorbeeld Indonesische gamelanensembles vaker een podium dan de
Surinaams-Javaanse variant, en worden Indiase klassieke dans- en
muziekgezelschappen eerder uitgenodigd dan Hindostaans-Surinaamse groepen die
in Nederland aanwezig zijn. Ook in exposities over Indonesié of Nederlands-Indié
blijft het Chinees-Indonesische perspectief grotendeels onzichtbaar. Voor veel
deelnemers voelt dit als structurele uitsluiting: hun erfgoed telt niet mee in het
(post)koloniale verhaal en in de Nederlandse culturele canon.

Naast dit gebrek aan erkenning bestaan ook praktische obstakels in de
samenwerking met instellingen. Toegang tot subsidies werd omschreven als
bureaucratisch en ontmoedigend. Criteria zoals de eis om rechtspersoon te zijn,
sluiten slecht aan bij de kleinschalige, vaak vrijwillige organisatievormen waarin
erfgoed wordt gedragen. Voor veel gemeenschappen is dit al voldoende reden om af
te zien van subsidieaanvragen. Ook de verplichting tot samenwerking met erkende

30 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

instellingen vormt een belemmering. Hoewel gemeenschappen vaak samenwerken
met musici, docenten of kunstenaars binnen hun eigen diaspora, worden deze
internationale netwerken doorgaans niet erkend door Nederlandse fondsen. Scholen
en culturele instellingen hebben bovendien vaak al vaste partners, waardoor het
moeilijk is om ertussen te komen.

Wanneer er wel financiering wordt verkregen, is die meestal incidenteel en tijdelijk,
zonder perspectief op continuiteit. Hierdoor blijven waardevolle initiatieven
kleinschalig en afhankelijk van individuele inzet. Sommige gemeenschappen
proberen hun activiteiten te bekostigen via contributies of betaalde lessen, maar dat
leidt tot internalisering van kosten en soms tot commercialisering. Anderen dragen
de kosten persoonlijk, bijvoorbeeld voor kleding, instrumenten of tentoonstellingen.
Verschillende deelnemers gaven aan dat instellingen hen vaak slechts benaderen
voor eenmalige projecten of festivals. “We mogen één keer per jaar komen en daarna
horen we niets meer,” aldus een deelnemer. Het verlangen dat hieruit spreekt is
duidelijk: niet slechts symbolische zichtbaarheid, maar structurele samenwerking
waarin gemeenschappen mede bepalen hoe hun erfgoed wordt gepresenteerd en
gewaardeerd.

De roep om structurele erkenning gaat verder dan samenwerking alleen. Deelnemers
benadrukten het belang van zichtbaarheid in musea, onderwijs en erfgoedregisters.
Zonder institutionele verankering blijft hun erfgoed kwetsbaar voor marginalisering
en vergetelheid. Tegelijk wezen velen op ongelijkheid in aandacht: de Indische en, in
toenemende mate, de Afro-Surinaamse gemeenschap krijgen meer publieke
zichtbaarheid, terwijl Hindostaanse, Javaans-Surinaamse en Chinees-Indonesische
groepen grotendeels buiten beeld blijven. Dit verschil roept gevoelens van
ongelijkwaardigheid op: het idee niet volwaardig Surinaams, Indonesisch of
Nederlands te worden gezien. Binnen de Chinees-Indonesische gemeenschap werd
dit verschil bovendien verschillend geinterpreteerd. Jongere leden legden de nadruk
op machtsverhoudingen in de manier waarop koloniale geschiedenissen worden
verteld, terwijl ouderen wezen op de prioriteiten van de eerste generatie, die vooral
gericht was op economische vooruitgang en sociale zekerheid.

Tot slot kwam in meerdere gesprekken naar voren dat het aanvragen van subsidies
zelf een aanzienlijke barriere vormt. Veel gemeenschappen weten niet goed hoe het
proces werkt of beschikken niet over de vaardigheden om complexe aanvragen te
schrijven. De voortdurende herhaling van administratieve procedures leidt tot
frustratie en ontmoediging. Binnen de Hindostaanse muziekgemeenschap werd dit
scherp verwoord: het telkens opnieuw schrijven van dossiers vergt niet alleen tijd,
maar tast ook het gevoel van waardering aan. Gemeenschappen willen graag
bijdragen aan het erfgoedveld, maar missen de middelen, kennis en ondersteuning
om dat op gelijke voet te doen.

31 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

3.2. Erkenning en positionering

Waar erkenning door erfgoedinstellingen al moeizaam wordt ervaren, blijkt de
daadwerkelijke institutionalisering van migratie-erfgoed nog problematischer.
Praktijken zoals baithak gana of de volksdansen bestaan in Nederland, maar zijn niet
duurzaam opgenomen in officiéle erfgoedkaders. De Surinaams-Javaanse gamelan en
de Chinees-Indische culinaire keuken staan weliswaar geregistreerd bij het
Kenniscentrum Immaterieel Erfgoed Nederland, maar opvallend genoeg wisten de
deelnemers te vertellen dat veel gemeenschapsleden dit vaak niet weten. Dit maakte
ook iets anders zichtbaar: opname in een register kan erkenning symboliseren, maar
garandeert nog geen verbinding met de gemeenschap zelf. Dit laat zien dat er een
van afstand is tussen formele registratie en de geleefde werkelijkheid van
erfgoedpraktijken.

Daarnaast ontbreken de randvoorwaarden voor duurzame verankering.
Sleutelfiguren die jarenlang kennis droegen over muziek, dans, familierituelen en
kookkunst, zijn overleden zonder dat hun kennis is vastgelegd. Vooral binnen
performatieve erfgoedvormen, zoals muziek en dans, speelt het tekort aan
oefenruimtes en educatieve voorzieningen een grote rol. Voor culinair erfgoed komen
daar praktische beperkingen bij, zoals het ontbreken van specifieke ingrediénten of
materialen. Binnen de Javaans-Surinaamse gemeenschap vormt het tekort aan verse
palmbladeren voor Janur-vlechtkunst een bekend probleem; import is kostbaar en
daardoor vaak onhaalbaar. Zulke beperkingen maken duidelijk dat het behoud van
immaterieel erfgoed niet alleen afhangt van erkenning, maar ook van toegang tot
fysieke, economische en educatieve infrastructuren.

Institutionalisering vraagt daarom om meer dan symbolische waardering. Het vereist
een langetermijnvisie waarin erfgoedgemeenschappen kunnen rekenen op
structurele samenwerking, kennisdeling en financiéle continuiteit. Alleen wanneer
beleid rekening houdt met de specifieke werkvormen, materialen en netwerken van
postkoloniale gemeenschappen, kan hun erfgoed duurzaam worden ingebed. Dat
betekent ook het ontwikkelen van ondersteunende infrastructuren: plekken om te
oefenen, leren, documenteren en distribueren - in Nederland én in transnationale
verbinding met de bredere diaspora.

3.3. Behoefte van gemeenschappen

32 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

De gesprekken maakten duidelijk dat gemeenschappen scherp voor ogen hebben
wat zij nodig hebben om hun erfgoed te behouden en versterken. Bovenaan stond de
wens tot documentatie en archivering. Veel liederen, stijlen en rituelen bestaan
vooral in de hoofden van ouderen en verdwijnen wanneer meesters overlijden.
Deelnemers pleitten daarom voor opnames, publicaties en digitale platforms om
kennis vast te leggen en toegankelijk te maken voor toekomstige generaties.
Documentatie werd niet alleen gezien als een vorm van behoud, maar ook als
erkenning: wat wordt vastgelegd, telt mee.

Daarnaast werd een groot tekort aan fysieke infrastructuur genoemd.
Gemeenschappen missen ruimtes om te oefenen, uit te voeren en samen te komen.
Verschillende deelnemers benadrukten dat gemeentelijke steun essentieel is om
zulke plekken duurzaam mogelijk te maken. Zonder een vaste basis blijven
erfgoedpraktijken kwetsbaar en versnipperd. Ook op educatief vlak werden duidelijke
wensen uitgesproken. Jongeren weten vaak weinig over hun erfgoed, en er is
behoefte aan educatieve trajecten waarin erfgoed structureel wordt opgenomen:
muziekscholen, mentorschappen, digitale leerlijnen en zelfs de integratie van
gamelan in het conservatorium. Educatie werd niet alleen gezien als overdracht
binnen de gemeenschap, maar ook als middel om maatschappelijke erkenning buiten
de gemeenschap te vergroten.

Tot slot klonk de roep om betere codrdinatie en ondersteuning. Veel groepen missen
netwerken en middelen om zelfstandig projecten op te zetten of subsidies aan te
vragen. Een koepelorganisatie of intermediair die praktische begeleiding biedt bij
aanvragen, communicatie en samenwerking zou veel druk wegnemen. Dat er
dergelijke loketten bestaan weten enkelen wel, maar de drempel wordt groot
ervaren. De deelnemers benadrukten dat hun motivatie groot is, maar dat zonder
toegang tot infrastructuur en middelen de mogelijkheden beperkt blijven. Hun
wensen richtten zich niet alleen op overheid en culturele instellingen, maar ook op de
gemeenschap zelf. Erkenning en versterking van erfgoed kunnen volgens hen alleen
duurzaam plaatsvinden wanneer beide partijen samenwerken op basis van
gelijkwaardigheid en wederzijds vertrouwen.

3.4. Wat we nu weten

Wat uit dit hoofdstuk naar voren komt, is de spanning tussen de vitaliteit van erfgoed
binnen gemeenschappen, en de bureaucratie en uitsluiting van de institutionele
wereld. Postkoloniale gemeenschappen willen hun erfgoed levend houden en
doorgeven, maar lopen telkens vast op structuren die niet aansluiten bij hun realiteit.
Beleid, subsidies en instellingen vragen om organisatievormen en legitimaties die

33 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

haaks staan op de informele, dynamische, relationele en transnationale aard van hun
praktijken.

Toch klinkt er niet alleen kritiek, maar ook een duidelijke roep om gelijkwaardige
samenwerking. Gemeenschappen willen partner zijn, geen incidenteel decor. Ze
vragen om erkenning van hun geschiedenissen en om structurele investeringen in
educatie, documentatie, fysieke ruimte en netwerkvorming. Daarbij wordt zichtbaar
dat niet alle groepen in gelijke mate gehoord worden: sommige hebben al meer
institutionele ruimte verworven, terwijl anderen grotendeels buiten beeld blijven.

De inclusie vraagt daarom om meer dan symbolische gebaren. Zij vergt structurele
verandering van beleid, flexibilisering van criteria en het serieus nemen van de
perspectieven en praktijken van de gemeenschappen zelf. Alleen dan kan
erfgoedbeleid aansluiten bij de pluriforme werkelijkheid van de Nederlandse
samenleving.

34 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

4.  Transnationale dynamiek binnen lokale
erfgoedgemeenschappen

Uit de voorgaande hoofdstukken is duidelijk geworden dat postkoloniaal erfgoed
kon blijven voortleven doordat het meebewoog met de gemeenschappen die het
dragen, met de spanning tussen verleden en heden en tussen het land van
herkomst en het nieuwe thuisland. Daarbij bleek dat erfgoed niet iets is dat
vaststaat, maar iets dat telkens opnieuw wordt ingevuld, aangepast en
doorgegeven.

De gesprekken maken dat ook voelbaar. Het erfgoed beweegt zich tussen landen
en generaties, tussen tastbare objecten en verhalen en tussen behoud en
vernieuwing. Sommige tradities zijn verdwenen, betekenissen verschoven en
nieuwe vormen van expressie zijn zichtbaar geworden. Erfgoed is geen dode of
passieve erfenis, maar ontstaat als het ware telkens als resultaat van
onderhandelingen en creatieve aanpassingen.

In dit hoofdstuk komen vier grote lijnen naar voren die dit proces nog meer
zichtbaar maken: de rol van transnationale verbindingen, de dynamiek van
culturele vermenging, de invloed van digitalisering en de betekenis van erfgoed als
beleving en expressie. Samen tonen ze hoe erfgoed binnen postkoloniale
gemeenschappen functioneert als een levend veld: geworteld in herinnering,
gevoed door verandering, en voortdurend in beweging richting nieuwe
betekenissen.

4.1, Transnationale banden

Een eerste belangrijk kenmerk van het erfgoed van de postkoloniale groepen is dat
het bijna altijd een transnationaal karakter draagt. Het is zelden uitsluitend gebonden
aan één natiestaat, maar ontstaat juist door migratiegeschiedenissen en diaspora-
ervaringen. De ervaringen en verhalen die in de gesprekken naar voren kwamen,
onderstrepen dat erfgoed zich ontwikkelt in een web van verbindingen tussen
herkomstlanden, postkoloniale diaspora-gemeenschappen en ontvangende
samenlevingen.

De migratiegeschiedenissen van deze erfgoedgemeenschappen zijn gelaagd. Families

hebben meerdere migratiefases doorgemaakt - van China naar Indonesié, van
Indonesié naar Suriname, en van daaruit naar Nederland. Erfgoed past zich in die

35 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

beweging telkens aan: zo veranderde de gamelan in Suriname van hofmuziek naar
plantagemuziek, met ritmes die werden beinvloed door lokale stijlen en aangepaste
instrumenten. Deze aanpassingen worden niet als verlies ervaren, maar juist als bron
van trots - bewijs dat de gemeenschap en haar erfgoed veerkrachtig en vernieuwend
zijn, terwijl zij tegelijkertijd de band met hun herkomst levend houden.

Deelnemers beschreven hoe hun erfgoedpraktijken diep verbonden blijven met
landen van herkomst, zoals Indonesié, India en China. Binnen deze verbindingen
spelen transnationale netwerken een grote rol. In de gesprekken over de
Hindostaanse gemeenschap werd duidelijk dat naast Suriname ook bredere
transnationale netwerken belangrijk zijn in de muzikale uitwisseling van muziek,
instrumenten en kleding. Contacten met muziekgemeenschappen in Trinidad,
Mauritius of Fiji worden actief onderhouden - soms via familiebanden, soms via
digitale media of culturele uitwisseling tijdens evenementen zoals
immigratieherdenkingen of religieuze vieringen als Divali.

Ook de Javaans-Surinaamse gamelan-erfgoedgemeenschap vertelde dat er, naast
samenwerking tussen Surinaamse gamelanverenigingen in Nederland, contacten
bestaan met organisaties in Suriname en op Java. Er wordt gereisd, kennis
uitgewisseld en producten meegenomen voor voorstellingen. Binnen de Chinees-
Indonesische gemeenschap werden geen structurele samenwerkingen genoemd,
maar individuele initiatieven om roots op te zoeken in Indonesié en China dienden als
inspiratie voor verdere culturele ontwikkeling in Nederland, bijvoorbeeld in het
kunstenaarschap of de kookkunst.

Taal fungeert eveneens als belangrijke transnationale drager. Veel deelnemers
spraken hun oorspronkelijke taal niet meer, maar gebruikten fragmenten, liederen of
woorden die in families bleven circuleren. Voor de één was dat Javaans, voor de
ander Sarnami of Bahasa Indonesia. Deze talige fragmenten functioneren als
emotionele bruggen naar een groter verleden. Digitale media versterken dit
transnationale karakter verder. Muziek, recepten en rituelen worden via YouTube en
WhatsApp gedeeld tussen gemeenschappen wereldwijd. Die openheid brengt ook
spanningen met zich mee: Hindostaanse deelnemers uitten zorgen over de invloed
van Bollywood en Caribische muziek, die traditionele baithak gana zouden
verdringen. Zij zagen hoe refreinen steeds vaker in het Engels werden gezongen, met
een Trinidadiaans accent, en hoe dansen invloeden van twerken overnamen.

Deze voorbeelden illustreren hoe transnationale invloeden uit de diaspora bijdragen
aan verandering en vernieuwing, maar ook het risico van vervlakking meebrengen.
De transnationale dimensie laat zo zien dat erfgoed voortdurend beweegt tussen
behoud en verandering. Het is zowel een middel om verbondenheid te bewaren als
een ruimte om nieuwe vormen van identiteit te scheppen.

36 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

4.2.  Culturele vermenging

De voortdurende vermenging van culturen kwam duidelijk naar voren in de
gesprekken. Erfgoed in postkoloniale gemeenschappen bleek zelden ‘puur’ of
onveranderd; het ontstaat juist door kruisbestuivingen: tussen koloniale en lokale
tradities, tussen migranten en ontvangende samenlevingen, tussen generaties die elk
hun eigen culturele bagage meebrengen, en tussen lokale, nationale en
transnationale invloeden. Deze vermenging vormt geen uitzondering, maar de kern
van hoe erfgoed in de diaspora tot stand komt. In veel families werd gesproken over
culinaire hybriditeit. Gerechten die als authentiek worden beschouwd, blijken in feite
mengvormen van Chinese en Indonesische, of Javaanse en Nederlandse invloeden.
Toch doen die invloeden niets af aan de waarde die eraan wordt gehecht.
Integendeel, juist deze mengvormen worden gekoesterd als dragers van herinnering
en identiteit.

lets soortgelijks geldt voor muziek, dans en ritueel. De gamelan wordt gecombineerd
met pop- of elektronische muziek; baithak gana mengt zich met hiphop of Caribische
stijlen. Voor jongeren vormt dit een ingang om erfgoed te ervaren en zich ermee te
verbinden. Tegelijkertijd leiden deze ontwikkelingen binnen gemeenschappen tot
discussie: is dit nog authentiek? Wordt de essentie bewaard of gaat er iets verloren in
de aanpassing? Ook rituelen en objecten krijgen in nieuwe contexten een andere
betekenis. Een batikdoek of janur-versiering kan in Nederland symbool worden voor
culturele continuiteit, zelfs wanneer de oorspronkelijke context of functie grotendeels
verdwenen is. Zo wordt erfgoed niet alleen bewaard, maar telkens opnieuw
uitgevonden.

De spanning tussen behoud en vernieuwing bleek in alle gesprekken een terugkerend
thema. Sommigen ervaren culturele vermenging als bedreiging. Een verschraling van
muziek door commerciéle druk of oppervlakkige popularisering werd vaak genoemd.
Terwijl anderen juist kansen zien om tradities levend en relevant te houden. In beide
gevallen werd duidelijk dat erfgoed geen statisch bezit is, maar een dynamisch proces
dat zich voortdurend beweegt in dialoog met zijn omgeving.

4.3.  Digitalisering en technologie

Digitalisering is misschien wel de meest ingrijpende recente factor in de manier
waarop erfgoed wordt doorgegeven en beleefd. Vrijwel alle gemeenschappen

37 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

verwezen naar het belang van digitale media: YouTube-filmpjes, WhatsApp-groepen,
Facebookpagina's en online archieven. Deelnemers benadrukten dat digitalisering
erfgoed toegankelijker maakt. Jongeren leren danspassen via instructievideo’s,
muziekstukken worden digitaal vastgelegd en recepten circuleren via familie-
appgroepen. Voor gemeenschappen zonder uitgebreide schriftelijke archieven
vormen deze platforms vaak het belangrijkste kanaal voor overdracht. Zo helpt
technologie om kennis te bewaren en te verspreiden, ook over lands- en
generatiegrenzen heen.

Tegelijkertijd bestaat er zorg over de kwaliteit en decontextualisering van digitaal
erfgoed. Slechte opnames of simplificaties kunnen volgens deelnemers de essentie
van een ritueel of muziekstuk tekortdoen. Zo werd genoemd dat een video van Janur-
vlechtkunst met verdorde bladeren niet alleen een ritueel verkeerd weergeeft, maar
ook afbreuk doet aan de culturele waarde die eraan verbonden is. Digitalisering
maakt erfgoed bovendien kwetsbaar voor uniformering: wanneer een bepaalde
versie van een lied of ritueel online dominant wordt, kan dit de diversiteit en nuance
van lokale praktijken overschaduwen.

Toch zien velen ook de kansen. Online platforms stellen gemeenschappen in staat
hun erfgoed zelf zichtbaar te maken, zonder afhankelijk te zijn van instituten. Ze
maken internationale uitwisseling mogelijk en creéren nieuwe vormen van educatie
en bewustwording. Digitalisering is daarmee een dubbelzinnig fenomeen: zowel
bedreiging als kans, zowel vervlakking als verrijking. Naast digitale media werden ook
films genoemd, in het bijzonder documentaires, die gelden als een belangrijk middel
om geschiedenis vast te leggen en te becommentariéren.

L.y, Beleving en expressie als verbinding

De gesprekken lieten zien dat erfgoed niet alleen iets is wat men bezit of doorgeeft,
maar vooral iets wat men beleeft: lichamelijk, emotioneel en spiritueel. Het wordt
gedanst, gezongen, geritualiseerd en gedeeld. Voor veel deelnemers functioneerde
erfgoed als een vorm van zelfexpressie. Dans en muziek waren manieren om
gevoelens te uiten, maar ook om zich te verankeren in een gemeenschap en een
gedeeld verleden. Alle casussen lieten zien hoe sterk de symbolische dimensie is. Het
voorbeeld van janur-vlechtkunst binnen de Javaans-Surinaamse gemeenschap is voor
buitenstaanders een decoratief element, maar voor de deelnemers een spirituele en
sociale verbinding met voorouders, natuur en gemeenschap. Chinees-Indisch eten is
voor een restaurantbezoeker ‘gewoon lekker eten’, maar voor de deelnemers aan de
gesprekken een verbinding met het land van herkomst en de herinneringen aan de
keuken van de (groot)ouders. Baithak gana en gamelan voeren de deelnemers terug

38 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

naar het verleden, maar ook naar de landen van herkomst. Alle vormen van erfgoed
riepen herinneringen op aan momenten van samenzijn en aan personen die er niet
meer zijn.

Erfgoed kreeg zo betekenis als cultureel kompas, als bron van zingeving en als
expressiemiddel. Voor jongeren bood het bovendien een manier om identiteit te
verkennen in een context van meerdere culturele kaders. Door dans, muziek of
rituelen konden zij hun plaats markeren binnen de gemeenschap, maar ook
daarbuiten - als uitdrukking van culturele trots en aanwezigheid in de Nederlandse
samenleving, en als onderdeel van een bredere diaspora gemeenschap.

Beleving en expressie maken duidelijk dat erfgoed geen abstracte categorie is, maar
een praktijk die mensen raakt en verbindt. Het is in die zin niet alleen een geheugen
van het verleden, maar ook een motor van gemeenschapsvorming en persoonlijke
betekenis.

4.5. Wat we nu weten

Dit hoofdstuk heeft laten zien dat erfgoed binnen postkoloniale gemeenschappen in
Nederland vooral begrepen moet worden als een proces in beweging. Het beweegt
tussen landen en generaties, tussen oude tradities en nieuwe invloeden, tussen
lichamelijke beleving en digitale representatie. De transnationale dimensie maakt
duidelijk dat erfgoed niet ophoudt bij nationale grenzen, maar juist ontstaat in
migratie en diaspora, terwijl culturele vermenging de veerkracht én de spanningen
laat zien die optreden wanneer tradities zich aanpassen aan nieuwe contexten.

Digitalisering opent daarbij nieuwe mogelijkheden voor zichtbaarheid en overdracht,
maar vraagt ook om zorgvuldigheid en kritisch bewustzijn. Ook komt naar voren dat
beleving en expressie dat erfgoed niet slechts wordt geérfd, maar telkens opnieuw
wordt ervaren, gevoeld en betekenisvol gemaakt.

Samengevat tonen deze inzichten dat erfgoed binnen postkoloniale
gemeenschappen niet een statisch of ‘gegeven’ is, maar een dynamisch en relationeel
proces dat over grenzen heen beweegt. Het is geworteld in herinnering, gevormd
door verandering en steeds open voor de toekomst.

39 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

5. Postkoloniaal erfgoed in de diaspora

De besproken erfgoederen (baithak gana, Hindostaans-Surinaamse traditionele
dansen, Javaans-Surinaamse Gamelan, Janur-vlechtkunst, Chinees-Indonesisch
herinneringscultuur, Chinees-Indonesisch culinair erfgoed) zijn ingebed in
gemeenschappen met voorouders die in de koloniale periode als gebonden of vrije
arbeider migreerden, niet alleen naar voormalige Nederlandse kolonién, maar ook
naar gebieden onder andere Europese machten. In het voorgaande hoofdstuk lag
de nadruk op de Nederlandse context, waar het erfgoed van postkoloniale
gemeenschappen veelal wordt benaderd vanuit hun praktijk, beleid,
representatie, institutionele erkenning en de beleving van binnenuit. In dit
hoofdstuk en het volgende hoofdstuk verschuift de blik naar de bredere diaspora
zelf: naar de plaatsen buiten Nederland waar verwante erfgoedgemeenschappen
hun tradities beleven, verbeelden en doorgeven. Tegelijk wordt gekeken naar de
transnationale verbanden waaruit de postkoloniale erfgoedgemeenschappen in
Nederland inspiratie putten en waarmee zij zich verbonden weten. De inzichten
zijn gebaseerd op gesprekken met academische experts uit deze diaspora 's. Zij
reflecteerden op de manieren waarop koloniale erfenissen, identiteitsvorming,
erkenning en emotionele verbondenheid een rol spelen in het behoud en de
beleving van erfgoed binnen deze groepen in onder meer Zuid-Afrika, Indonesig,
Maleisié€, Nieuw-Caledonié, landen in het Caribisch gebied en de Verenigde Staten.
Hun perspectieven vormen de basis voor de analyses die in de volgende
paragrafen zijn uitgewerkt.

5.1. Koloniale machtsverhoudingen en zelfdefinitie

De gesprekken met academische experts maakten duidelijk dat het begrijpen van
erfgoed in de diaspora niet mogelijk is zonder inzicht in de koloniale
machtsstructuren die dit erfgoed hebben gevormd. Die structuren fungeerden niet
slechts als historische achtergrond, maar als ordenend principe voor cultuur in
verschillende samenlevingen, met blijvende invloed op de manier waarop erfgoed
wordt beleefd, gewaardeerd en geinterpreteerd. In vrijwel alle besproken
voorbeelden zijn erfgoedpraktijken in de diaspora ontstaan binnen contexten waarin
koloniale overheersing, slavernij en gebonden arbeid normaal waren. Ook vrije
arbeiders waren onderhevig aan de hiérarchische ordening, omdat zij deel
uitmaakten van dezelfde culturele en bestuurlijke context. Zo werd de Javaanse
gemeenschap in Nieuw-Caledonié gevormd door het Franse contractarbeidssysteem,
dat nauwkeurig vastlegde waar mensen mochten wonen, werken en bewegen.

40 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Hoewel de koloniale administratie culturele expressie als bijzaak beschouwde en
economische productiviteit centraal stelde, bleef binnen die beperkingen een vorm
van culturele continuiteit bestaan: muziek, taal en rituelen boden een symbolische
ruimte waarin waardigheid en gemeenschap konden worden herwonnen.

Dat gold eveneens voor de gemeenschappen van Indiase contractarbeiders die naar
Britse, Nederlandse en Franse kolonién werden vervoerd. De hiérarchische ordening
ontstond niet pas in de gastlanden, maar speelde al een rol in de landen van
herkomst, die vaak eveneens Europese kolonién waren; veel arbeiders behoorden tot
de laagste klassen of kasten. Een voorbeeld is het Zuid-Indiase parai-drumerfgoed
binnen de zogenoemde Girmitya-diaspora (de diaspora die is ontstaan vanuit het
Brits-Indische en Frans-Indische contractarbeiders), een culturele praktijk van dalits.
Het koloniale regime nam bestaande kastenhiérarchieén over en herinterpreteerde
die, waardoor dans- en muziektradities als ‘laag’ of ‘onzuiver’ werden gemarkeerd en
uit tempels werden geweerd. De muzikale traditie werd zo een symbool van sociale
uitsluiting, maar later juist ook van overleving en verzet. In andere diaspora-landen
kreeg het instrument nieuwe betekenis: als stem van herinnering aan het land van
herkomst en als teken van waardigheid in het heden.

Deze casussen tonen dat erfgoed in koloniale contexten niet enkel werd onderdrukt,
maar ook werd hervormd. Koloniale macht trachtte cultuur te reguleren en in te
delen, en creéerde daarmee onbedoeld nieuwe vormen van culturele productie die
hybride, ambivalent en politiek geladen waren. Koloniale regimes produceerden zo
ook culturele identiteiten: culturele praktijken zoals rituelen, muziek en zelfs namen
werden markers van sociale positie. In Maleisié bijvoorbeeld veranderde de
administratie namen van Javaanse migranten, vereenvoudigde en categoriseerde ze,
en legde identiteit letterlijk vast in bureaucratische taal. Tegelijk functioneerden
namen als herinnering aan afkomst en als persoonlijke ankers die generaties
verbonden; soms wijzigden mensen ze bewust om afstand te nemen van koloniale of
kastegebonden hiérarchieén.

De logica van koloniale classificatie, die nieuwe vormen van zelfdefinitie uitlokte, zien
we ook in andere (post)koloniale contexten. Tijdens de apartheid in Zuid-Afrika
werden raciale en culturele categorieén ingezet om toegang tot kennis en cultuur te
beperken. De Indiase gemeenschap bevond zich in een paradox: uitgesloten door de
witte machtsstructuur, maar ook geisoleerd van India door politieke boycots. In dat
vacuum ontstonden hybride muziekstijlen en culturele praktijken die niet langer tot
één oorsprong te herleiden zijn, maar de ervaring van structurele ontkoppeling
verbeelden. Beperkte middelen en nieuwe omgevingen stimuleerden creatieve
hervormingen in muziek en expressie.

Het koloniale systeem van contractarbeid was geen geisoleerd verschijnsel, maar
onderdeel van een wereldwijd netwerk dat mensen, talen en rituelen over oceanen

41 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

verplaatste. De migratie van Indiase arbeiders naar de Cariben, Afrika en de Stille
Oceaan vormde de basis voor een mondiale diaspora waarin cultuur telkens opnieuw
gestalte kreeg. Liederen, namen en rituelen die meegereisd zijn, dragen de sporen
van deze geschiedenis en verbinden uiteenlopende geografische contexten door een
gedeelde koloniale oorsprong. Het koloniale verleden moet daarom worden
begrepen als een transnationaal regime dat niet alleen mensen verplaatste, maar ook
culturele betekenissen herschikte. In dat proces ontstond erfgoed dat in zichzelf
meervoudig is: gevormd door onderdrukking, maar ook door creativiteit en culturele
agency.

5.2. Identiteit en culturele positionering

Waar paragraaf 5.1 liet zien hoe koloniale machtsstructuren de voorwaarden
bepaalden waarbinnen erfgoed van postkoloniale groepen kon ontstaan, richt deze
paragraaf zich op de vraag hoe individuen en gemeenschappen binnen die structuren
hun plaats bepalen. De experts benadrukten dat positie niet alleen wordt gevormd
door koloniale verhoudingen, maar ook door eigen handelen binnen de nalatenschap
van koloniale migratie en hedendaagse globalisering. Identiteit blijkt daarbij geen
vaststaand gegeven, maar een relationeel en veranderlijk geheel waarin mensen zich
blijven verhouden tot taal, plaats, klasse en herinnering. Binnen de besproken
groepen streeft een deel van de nazaten naar behoud van een zogenaamd
authentieke, ‘zuivere’ praktijk. Een expert wees erop dat zuiverheid een ideologische
fictie is: alleen extreme ideologieén geloven in raszuiverheid; in werkelijkheid zijn
mensen en culturen hybride.

De Surinaams-Javaanse, Surinaams-Hindostaanse en Chinees-Indonesische
gemeenschappen die via Suriname en Indonesié in Nederland terechtkwamen,
illustreren dit proces. Hun geschiedenis omvat meerdere lagen van afkomst en
ervaring — Javaans, Surinaams, Hindostaans, Chinees en Nederlands — die niet als
breuken, maar als schakels in een doorlopende herinterpretatie moeten worden
gezien. Dat geldt ook voor verwante gemeenschappen elders in de diaspora.
|dentiteit krijgt daar gestalte via alledaagse praktijken: door te koken, te musiceren, te
spreken of te herinneren. In Chinees-Indonesische gemeenschappen op Java
functioneren gerechten bijvoorbeeld als symbolen van verbondenheid met China én
met Indonesié; zij combineren Hokkien-, Indonesische en Europese invioeden en
roepen gevoelens op van thuis en continuiteit.

Ook muzikale expressie fungeert als middel tot herpositionering. Tijdens de apartheid

in Zuid-Afrika ontwikkelde de Indiase gemeenschap muziekstijlen die ervaringen van
uitsluiting en isolatie omzetten in creatieve kracht. Het Zuid-Indiase parai-

42 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

drumerfgoed, dat bij vertrek nog een lage status had, werd in de diaspora een bron
van waardigheid en trots en werd gedeeld met andere etnische groepen; spelers
namen ook ritmes en technieken van die groepen over. Door hernieuwde
samenwerking tussen musici in de diaspora en India heeft het instrument bovendien
een nieuwe betekenis gekregen. Soortgelijke creatieve vermenging is zichtbaar in de
Girmitya-gemeenschappen in het Caribisch gebied, Afrika en de Stille Oceaan, waar
liederen van contractarbeiders samenvloeiden met lokale stijlen tot nieuwe genres
als baithak gana (Suriname), chutney (Trinidad) en séga (Mauritius).

Diaspora-identiteit draait niet om het bewaren van een oorspronkelijke cultuur, maar
om het vermogen tot voortdurende aanpassing. De diaspora kan zo worden
begrepen als een ruimte waarin symbolische en materiéle dimensies samenvallen:
een veld waarin culturele betekenis wordt geproduceerd door alledaagse
handelingen, ontmoetingen en herinneringen. Chinese restaurants, Hindostaanse
muziekgezelschappen in Suriname en Trinidad, en parai-spelers op Réunion en
Mauritius tonen hoe die ruimte concreet gestalte krijgt. In zulke praktijken worden
gemeenschap en identiteit niet enkel voorgesteld, maar uitgevoerd en beleefd.

5.3. Erkenning, zichtbaarheid en verbinding

Erkenning vormt, zo blijkt uit de gesprekken, een kernbehoefte in verschillende
diaspora gemeenschappen. Het gaat daarbij niet alleen om officiéle waardering, maar
ook om het recht om gezien te worden: als maker van cultuur, als drager van
geschiedenis en als volwaardig onderdeel van het collectieve geheugen. Erfgoed krijgt
betekenis binnen de gemeenschap, maar ook wanneer het publiekelijk wordt erkend
als waardevol en dragers zichzelf erin herkennen. Tegelijk wezen experts op het
aanhoudende gebrek aan erkenning voor hybride of gemengde cultuurvormen,
kenmerkend voor veel diaspora erfgoed. In Zuid-Afrika bestaat bijvoorbeeld weinig
institutionele aandacht voor muziekpraktijken waarin Indiase en Afrikaanse invioeden
samenvloeien; zij golden lang als ‘populair’ of ‘onzuiver’ en kwamen niet in
aanmerking voor opname in archieven of opleidingen. Paradoxaal genoeg zijn juist
deze tradities vaak de meest authentieke uitdrukking van de Zuid-Afrikaans-Indiase
ervaring.

Ook in andere contexten blijft veel diaspora bijdrage onzichtbaar in nationale
erfgoedregisters en musea. Wat wel wordt erkend, zijn vaak vormen die passen
binnen bestaande esthetische of politieke kaders, terwijl alledaagse en interculturele
praktijken — zoals muziek en taal — buiten beeld vallen en risico lopen te worden
toegeéigend. De spanning tussen erkenning en toe-eigening wordt zichtbaar in de
Chinees-Indonesische culinaire traditie. Gerechten als lumpia Semarang en pempek

43 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Palembang zijn opgenomen in het Indonesische register van immaterieel erfgoed. Die
opname bevordert behoud en zichtbaarheid, maar leidt ook tot “ver-Indonesisching”,
waarbij de Chinese oorsprong minder wordt herkend.

Tijdens de New Order-periode in Indonesié nam de populariteit van Chinees eten toe,
terwijl staatsburgerschapsdiscriminatie aanhield. Het eten werd zichtbaarder, de
mensen erachter minder — culturele integratie is dus niet automatisch erkenning van
identiteit. Naast institutionele erkenning speelt ook interne, gemeenschapsgebonden
erkenning een cruciale rol. In Maleisié reconstrueren Javaanse families bijvoorbeeld
stambomen en herstellen zij bewust Javaanse elementen in familienamen —
symbolische daden van trots in een context waarin koloniale administratie en
migratie veel sporen hebben uitgewist. Zulke vormen van zelferkenning tonen dat
erfgoed niet alleen wordt bewaard, maar actief wordt teruggeéist.

Archieven spelen in dit proces een bijzondere rol. Zij bestaan niet alleen voor
onderzoekers, maar ook voor gemeenschappen zelf: als bronnen van identiteit,
herstel en trots. Lokale initiatieven om gemeenschapsarchieven aan te leggen maken
zichtbaar wat lang onzichtbaar is gebleven: de creatieve veerkracht van
gemarginaliseerde groepen. De geschiedenis van de Indiase contractarbeiders
(Girmitya’s) vormt daarbij niet enkel een verhaal van arbeid en ontbering, maar ook
van doorzettingsvermogen en culturele vitaliteit. Muziek — en tegenwoordig ook
dans — fungeert als uitdrukking van zelferkenning: door te zingen en te spelen
herwinnen gemeenschappen hun plaats in de geschiedenis.

Erkenning vormt ten slotte de basis voor verbinding tussen gemeenschappen.
Erfgoed krijgt betekenis als gedeeld domein wanneer zowel de samenleving als de
betrokken gemeenschappen elkaars perspectieven erkennen. De voorbeelden van
hybride muziekpraktijken in Zuid-Afrika, Chinees-Indonesische gerechten in het
nationale culinaire repertoire, Javaanse familienamen in Maleisié en Caribische
liederen van Girmitya-nakomelingen laten zien hoe erfgoed functioneert als raakvlak
tussen geschiedenissen en identiteiten. Tegelijk maken zij duidelijk dat dit proces
kwetsbaar blijft: zonder aandacht voor herkomst en context kan culturele integratie
leiden tot verlies van zichtbaarheid en betekenis. Waar erkenning eenzijdig blijft,
ontstaat assimilatie; waar zij wederkerig is, kan een gelijkwaardige dialoog ontstaan.

5.4. Emotie, verbondenheid, gemeenschap

Uit de gesprekken blijkt dat emotie het medium vormt waardoor erfgoed betekenis
krijgt: zij verbindt mensen met hun geschiedenis, maakt herinnering ervaarbaar en
schept een gedeeld gevoel van continuiteit. Een expert liet videofragmenten zien van

44 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

workshops in Indonesié waar Surinaamse Javanen uit Nederland deelnamen aan
dans- en muzieklessen met lokale kunstenaars. De beelden toonden plezier,
verwondering en momenten van ontroering. Deelnemers omschreven het als
“thuiskomen op een plek waar we nooit eerder waren geweest”, wat illustreert dat
erfgoed niet alleen kennis overdraagt, maar ook een gevoelsmatige brug slaat tussen
generaties en geografische werelden. Dit sluit aan bij observaties uit Nieuw-
Caledonié, waar een oudere vrouw zei dat “Java in de Caledonische Javanen leeft, ook
al zijn ze nooit in Java geweest”. Erfgoed fungeert hier niet als statisch verleden, maar
als innerlijke aanwezigheid die via ritueel, muziek of eten telkens opnieuw wordt
opgeroepen.

Muziek werd herhaaldelijk genoemd als drager van emotie en collectieve herinnering.
Het bespelen van de parai-drum is niet slechts een muzikale handeling, maar een
manier om te zeggen: wij zijn er nog. Op vergelijkbare wijze gebruikten Indiase
contractarbeiders op plantages in Suriname, Mauritius en Fiji hun liederen om arbeid
draaglijker te maken en verbondenheid met verleden en roots te behouden. Uit die
zangtradities ontstonden nieuwe muziek en ritmes waarin herinnering en
gemeenschap samenvloeien. De emotionele dimensie van erfgoed is daarbij meer
dan individueel; binnen de Chinees-Indonesische diaspora roept voedsel gevoelens
op van geborgenheid én heimwee. Gerechten dragen herinneringen aan familie en
jeugd en fungeren als tastbare dragers van continuiteit.

Emotie blijkt ook een krachtig middel om gemeenschap te vormen in het heden.
Religieuze vieringen binnen de Hindostaanse diaspora — zoals Eid ul-Fitr, Diwali, Holi
en Phagwah — zijn niet alleen rituelen van geloof, maar ook sociale momenten
waarin collectieve identiteit wordt versterkt. De emotionele energie schept
saamhorigheid en bevestigt de gemeenschap als morele en culturele eenheid. Een
vergelijkbare dynamiek is zichtbaar in Nieuw-Caledonié€, waar Javaanse verenigingen
muziek-, dans- en kookworkshops organiseren — niet om terug te keren, maar om te
herinneren. Zulke bijeenkomsten zijn meer dan culturele evenementen: het zijn
momenten van herbevestiging waarin emotie en erfgoed samenvallen en
gemeenschap tastbaar wordt.

5.5. Wat we nu weten

De bijdragen van de experts laten zien dat koloniale macht niet slechts de
achtergrond vormt waartegen erfgoed van postkoloniale groepen in de diaspora zich
ontwikkelde, maar de omstandigheden heeft geschapen waaruit het is
voortgekomen. Erfgoed is ontstaan binnen de spanning tussen koloniale
onderdrukking en de veerkracht van gemeenschappen; het draagt sporen van arbeid,

45 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

hiérarchie en racialisering, maar ook van verzet en aanpassing. Wie spreekt over
dekolonisatie van erfgoed, moet erkennen dat koloniale invloed niet simpelweg kan
worden verwijderd: zij heeft mede bepaald welke vormen van cultuur zijn ontstaan en
hoe zij betekenis kregen. Erfgoed is daarmee geen tegenpool van koloniale macht,
maar een historische uitkomst ervan. Een terrein waarop macht wordt herinnerd,
bevraagd en soms teruggeéist.

De inzichten tonen tevens dat identiteit binnen de diaspora geen vaste kern is die
moet worden bewaard, maar een voortdurend proces van verplaatsing en
herinterpretatie. Zij ontstaat in de wisselwerking tussen herinnering en vernieuwing,
tussen lokale verankering en mondiale circulatie. Erfgoed fungeert als middel van
positionering: door te benoemen, te koken, muziek te maken, te zingen of te dansen
schrijven gemeenschappen zichzelf in de geschiedenis in. De behoefte aan erkenning
is in wezen een behoefte aan rechtvaardigheid: erkend worden als maker van cultuur,
niet slechts als erfgenaam van het verleden. Erkenning is herstel, zichtbaarheid én
verbinding, maar blijft ambivalent: zij kan emanciperen, maar ook verschil
neutraliseren. Werkelijke dekolonisatie vraagt daarom om zeggenschap van
gemeenschappen over betekenis en representatie, niet alleen om institutionele
opname.

Emotie vormt ten slotte de intieme kern van erfgoed: de ervaring deel uit te maken
van iets groters dat voortleeft in gebaar, klank en herinnering. Samen tonen deze
dimensies dat erfgoed in de diaspora niet louter naar het verleden verwijst, maar het
heden voortdurend hervormt. Dit hoofdstuk wijst uit dat erfgoed geen statisch bezit
is, maar een levend proces waarin betekenis, identiteit en gemeenschap steeds
opnieuw worden gemaakt.

46 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

6. Praktijk, overdracht en vernieuwing van
erfgoed

Het behoud van erfgoed in de diaspora is geen kwestie van vasthouden aan een
onveranderlijk verleden, maar van voortdurende aanpassing aan veranderende
omstandigheden. De experts benadrukten dat erfgoed zelden werd — en vaak nog
steeds niet wordt — doorgegeven via formele instituten of geschreven archieven,
maar in de dagelijkse praktijk van muziek maken, rituelen uitvoeren, gerechten
bereiden en taal spreken. Erfgoed blijft bestaan doordat het telkens opnieuw
wordt beleefd, aangepast en gedeeld. Overdracht is geen overdracht van louter
tekstuele kennis, maar een levend proces waarin mensen het verleden herinneren
door het te doen, te voelen en te herhalen. In wat volgt wordt ingegaan op
manieren van overdracht, belichaming en performativiteit, kennispraktijken en
digitalisering, en de rol van hybriditeit in vernieuwing.

6.1. Overdracht en behoud van postkoloniaal erfgoed

De experts beschreven talrijke voorbeelden van overdracht in veranderende
contexten. Waar instituties ontbreken of sociale druk tot assimilatie groot is, ontstaat
creativiteit: families, tempels en gemeenschappen vinden eigen manieren om erfgoed
levend te houden. In Zuid-Afrika en in de Caribische Girmitya-diaspora werd muziek
informeel onderwezen; jongeren leerden door observatie en imitatie. Uit die
improvisatie ontstonden hybride stijlen waarin Indiase, Afrikaanse en westerse
invloeden samenvloeiden — een vorm van culturele veerkracht waarin aanpassing
juist de sleutel tot behoud werd. Binnen de Javaanse diaspora was aanpassing
eveneens voorwaarde voor continuiteit.

In Suriname werden gamelan-instrumenten vervaardigd uit lokaal beschikbare
materialen, waardoor nieuwe klanken ontstonden zonder dat de muzikale traditie
haar herkenbaarheid verloor. Een vergelijkbaar patroon zien we in rituele praktijken
in Nieuw-Caledonié: de Javaanse slametan wordt er nog altijd uitgevoerd, zij het in
aangepaste vorm. Lokale ingrediénten vervangen de oorspronkelijke — bananas
replaced by Cavendish bananas, rice replaced by imported long grain — maar, zo
benadrukte een expert, the meaning of togetherness remains. De rituele maaltijd
blijft een handeling van gemeenschap, ook al veranderen vorm en middelen. Behoud
voltrekt zich zo niet alleen individueel of familiaal, maar ook in
gemeenschapsverband.

47 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Op verschillende plekken in de girmitya diaspora contexten ontstonden vanaf de
jaren vijftig culturele verenigingen en onderwijsinstellingen die religie, taal en kunst
actief ondersteunden. Zij boden ruimte aan zang, dans, toneel en literatuur en
fungeerden als centra van samenhang. Een sprekend voorbeeld is de chowtal-
zangtraditie tijdens Holi in Suriname, Trinidad, Fiji en Nederland. Ondanks de afstand
blijven melodieén en versregels herkenbaar, wat wijst op de kracht van orale
overdracht. Tegelijk krijgt de traditie lokaal vorm: in Fiji zingen vooral mannen; in de
VS ontstaan gemengde, jonge groepen die het repertoire van hun ouders voortzetten.

Waar gemeenschapsstructuren ontbreken, vindt overdracht vooral binnen families
plaats. Verhalen, foto's en objecten fungeren als geheugen van de gemeenschap. Dat
geheugen is niet louter conservering, maar creatief: in de overdracht van verhalen en
rituelen herscheppen nakomelingen hun identiteit telkens opnieuw. Vooral vrouwen
spelen hierin een centrale rol; zij bewaren recepten, taal en kledingstijlen en dragen
die over via alledaagse praktijken. Foto's van bruiloften en religieuze bijeenkomsten
tonen hoe kleding en symbolen worden behouden in nieuwe contexten, en zelfs
handgeschreven recepten laten zien hoe cultuur zich mengt zonder betekenis te
verliezen.

Tot slot wezen de experts erop dat overdracht ook waarden en betekenissen omvat
die zich aanpassen aan veranderende sociale contexten. Binnen de Javaanse traditie
is een naam meer dan een identificatiemiddel: each person has their own name,
which serves as their identity. Namen dragen spirituele, sociale en historische lading
en fungeren als moreel anker. In Maleisié passen Javaanse families namen aan als
middel van zelfbehoud: van Sumarto naar Mohammad Sumarto en Ahmad Sumarto
bin Mohammad. Elementen als Mohammad, Ahmad, bin en binti werden
geintegreerd onder invloed van islam en Maleise cultuur, zonder verlies van een
Javaanse kern. Zoals een expert samenvatte: “The Javanese people are like water:
they adapt to any environment while keeping their essence.”

6.2.  Performativiteit en belichaming

Waar de vorige paragraaf liet zien hoe behoud plaatsvindt via aanpassing, richt deze
paragraaf zich op de vraag hoe erfgoed lichamelijk en zintuiglijk tot leven komt in de
handeling zelf. De experts benadrukten dat erfgoed geen verzameling voorwerpen of
teksten is, maar een handeling: iets dat wordt uitgevoerd, herhaald en gevoeld. In die
uitvoering — muziek maken, dansen, ritueel uitvoeren of koken — krijgt het verleden
telkens opnieuw gestalte. Elke uitvoering is tegelijk herinnering en vernieuwing.

48 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Meerdere experts beschreven erfgoed als belichaamde kennis: niet opgeslagen in
archieven, maar in lichamen.

Een expert noemde muziekstijlen als baithak gana “een vorm van cultureel geheugen
die van generatie op generatie wordt doorgegeven: elke uitvoering is een ontmoeting
tussen verleden en heden.” Een ander wees op de parai-drum als voorbeeld van
geschiedenis die “niet in boeken, maar in lichaam, beweging en ritme” is vastgelegd.
Spelers dragen het geheugen van hun gemeenschap in houding en gebaar; kennis
wordt geleerd via oefening, luisteren en deelname. Het lichaam fungeert zo als
levend archief van de diaspora. Performativiteit verwijst vervolgens naar het moment
waarop die belichaamde kennis sociaal wordt: muziek, dans, ritueel en koken zijn
uitvoeringen waarin erfgoed betekenis krijgt en verbondenheid schept.

Ook chowtal in de Girmitya diaspora werd genoemd als performatief erfgoed. Tijdens
Holi zingen groepen in bijzijn van de gemeenschap verzen die religieuze inhoud
combineren met collectieve vreugde. De herhaling van ritmes en teksten maakt de
liederen tot performatieve herinneringen: elke uitvoering bevestigt het voortbestaan
van de gemeenschap. In de Javaanse context worden dansvormen als tayub en
gamelanmuziek opgevoerd tijdens feesten; klanken, bewegingen en gebaren roepen
verbondenheid op. In culinair erfgoed ontstaat tijdens gezamenlijk koken een
tijdelijke gemeenschap waarin verleden en heden samenvloeien — de keuken als
“ruimte van herinnering”.

Performativiteit maakt erfgoed intrinsiek dynamisch. Elke uitvoering herhaalt het
verleden, maar nooit letterlijk; in de herhaling vindt altijd verschuiving plaats. Door de
handeling zelf krijgt erfgoed betekenis in het nu, in het moment. Het wordt niet
slechts herinnerd, maar gemaakt. In die voortdurende herhaling schuilt de kracht van
belichaamd erfgoed: het is zowel geheugen als schepping, zowel herhaling als
vernieuwing. De sociale en fysieke ruimten zoals de tempel, straat, keuken of
feestzaal, worden zo plekken waar erfgoed tijdelijk tot aanwezigheid komt.

6.3.  Kennis, onderwijs en digitalisering

Verschillende experts wezen op het belang van documentatie, onderwijs en
digitalisering als hedendaagse vormen van kennispraktijk. Erfgoed leeft weliswaar in
de praktijk, maar dreigt te verdwijnen door veranderingen in het gemeenschapsleven.
Een expert stelde: “Onderwijs en documentatie in de hedendaagse context zijn van
groot belang,” en pleitte voor samenwerking tussen onderzoekers, kunstenaars en
gemeenschappen. Ook religieuze en culturele leiders hebben hierin een rol, omdat zij
gezag en vertrouwen genieten. In Zuid-Afrika worden inmiddels muziekpraktijken van

49 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

de Indiase gemeenschap gedocumenteerd via onderzoek en publicaties, zodat de
geschiedenis en artistieke bijdrage zichtbaar blijven — een vorm van intellectuele
restitutie, maar nog ontoereikend.

Naast archivering benadrukten experts educatieve programma’s die jongeren actief
betrekken bij muziek en dans. In landen als Mauritius, Réunion, Trinidad, Suriname
en Zuid-Afrika worden traditionele muziekvormen niet alleen tijdens religieuze
feesten uitgevoerd, maar ook geintegreerd in theater, dansvoorstellingen en
onderwijsprojecten. Zulke initiatieven komen voort uit samenwerkingsverbanden en
versterken bewustwording en trots. Uitwisseling tussen diasporagemeenschappen
vergroot bovendien de reikwijdte: jonge artiesten in Nederland leren via muziek over
hun afkomst, terwijl musici in Suriname inspiratie halen uit hedendaagse
uitvoeringspraktijken. Wederzijdse uitwisseling draagt bij aan diverse kennis over en
dankzij erfgoed.

Met de opkomst van digitale technologieén krijgt overdracht nieuwe vormen. Sociale
media, video-opnames en online platforms spelen een groeiende rol in het delen en
vernieuwen van erfgoed. Recepten worden digitaal uitgewisseld, muziekprojecten
ontstaan via YouTube, en jongeren combineren oude tradities met nieuwe invlioeden.
“Jongeren delen vandaag recepten digitaal en creéren fusion-gerechten; erfgoed
wordt herschreven door nieuwe generaties,” merkte een expert op. Digitalisering
maakt erfgoed niet minder authentiek, maar transformeert de manier waarop
authenticiteit wordt beleefd en geconstrueerd.

Ook in de muziek is digitalisering een belangrijke verbindende factor geworden.
Zangers uit Nederland, Suriname en Trinidad organiseren gezamenlijke uitvoeringen
via online platforms; geografische afstand vormt geen belemmering meer. De
uitwisseling is wederkerig: artiesten reizen over en weer, maar blijven via livestreams
en opnames verbonden. Een aansprekend voorbeeld is het community-project
tussen Javaanse artiesten in Yogyakarta en een Surinaams-Javaanse stichting in
Nederland: een digitale fase van kennisdeling maakte een latere fysieke ontmoeting
mogelijk en leidde tot gerichte voorbereiding. Tegelijk stellen experts ethische vragen:
wie mag vastleggen, wat wordt gedeeld en in wiens taal? Digitale platforms kunnen
machtsverhoudingen opnieuw zichtbaar maken, maar ook ruimte scheppen voor
zelfrepresentatie; zij kunnen bovendien vervlakking in de hand werken.

6.4. Culturele vernieuwing

De gesprekken laten zien dat erfgoed in de diaspora niet stilstaat, maar voortdurend
verandert. Hybriditeit vormt geen teken van verlies, maar van aanpassing en

50 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

veerkracht. Door vermenging, vertaling en creatief hergebruik ontstaan nieuwe
vormen van expressie die verleden en heden verbinden. In alledaagse praktijken
zoals koken, muziek en dans komt deze dynamiek duidelijk naar voren. In de Chinees-
Indonesische context zijn grenzen tussen regionale keukens vervaagd: Hokkien-,
Teochew- en Kantonese gerechten worden gecombineerd in huishoudens en
restaurants. Gerechten als mie ayam, kwetiau goreng en chai kuih zijn volledig
geintegreerd in de Indonesische eetcultuur.

Deze vermenging toont geen verlies aan authenticiteit, maar culturele flexibiliteit en
wederzijdse beinvloeding. Een expert vatte dit samen in het manifest We Are What
We Eat: Zuidoost-Aziatische keukens zijn van nature “hybride en kosmopolitisch” en
bewegen mee met tijd, technologie en migratie. In de Indiase diaspora ontstonden uit
plantage- en gemeenschapscontexten muziekgenres als baithak gana, tassa en
chutney, waarin Indiase melodieén samenkomen met Afrikaanse en Europese ritmes.
Deze stijlen dragen de geschiedenis van verplaatsing, arbeid en heruitvinding, maar
zijn vandaag vaak gecommercialiseerd; betekenis kan daardoor vervagen.

Hybriditeit is ook een bron van innovatie in de kunsten. Een expert beschreef een
hedendaagse voorstelling waarin traditionele Javaanse dans werd gecombineerd met
wayang-schaduwspel en Nederlandstalige tekst. Zulke projecten maken erfgoed
toegankelijk voor nieuw publiek en tonen hoe traditie een platform kan zijn voor
vernieuwing. Op kleinere schaal, in ambacht en huiselijke praktijken, ontstaat
vergelijkbare creativiteit: een grootmoeders keuken met Japanse en westerse
invloeden later digitaal gearchiveerd — een brug tussen privé-erfgoed en publieke
kennis. Cultureel ondernemerschap speelt hierbij een rol: jonge generaties gebruiken
erfgoed als bron van identiteit én van creatief en economisch initiatief.

Wanneer erfgoed economisch aantrekkelijk wordt, doemen echter vragen op over
eigendom, representatie en winstverdeling. In de culinaire sfeer zijn Chinees-
Indonesische gerechten zoals lumpia en gado-gado Betawi zo sterk verankerd in de
nationale keuken dat hun Chinese oorsprong nauwelijks nog wordt herkend. Zulke
“ambigue voedselidentiteiten” tonen hoe erkenning en uitwissen soms hand in hand
gaan: wat nationaal wordt omarmd, verliest vaak lokale betekenis. Erfgoed beweegt
zo tussen traditie en innovatie, tussen creatieve vrijheid en culturele toe-eigening —
of, zoals een expert het samenvatte: “Cultuur wordt niet behouden door stilstand,
maar door beweging.”

6.5. Wat we nu weten

51 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

In de voorgaande paragrafen werd zichtbaar hoe de aanpassing van het erfgoed zich
voltrekt: in creatieve strategieén van overdracht, in belichaamde kennis die via ritme,
geur en gebaar wordt doorgegeven, in performatieve momenten waarin het verleden
opnieuw wordt beleefd, en in nieuwe vormen van kennisdeling via onderwijs en
digitalisering. Overal blijkt dat erfgoed niet alleen wordt doorgegeven, maar ook
gemaakt — in de daad van zingen, koken, dansen of vertellen. Creolisering is daarbij
niet de uitzondering, maar de regel: vermenging van invloeden, stijlen en talen laat
zien dat identiteit niet uit zuivere oorsprongen bestaat, maar uit voortdurende
vertaling en vernieuwing.

Vernieuwing is daarbij niet waardenvrij: popularisering en commercialisering kunnen
erfgoed zichtbaar maken, maar ook vervlakken of onttrekken aan de gemeenschap.
Erfgoed blijft daarom verbonden met vragen van zeggenschap, representatie en
erkenning. Wat hierbij naar voren komt, is een ander begrip van continuiteit: niet als
ononderbroken lijn, maar als netwerk van bewegingen, overgangen en

herinneringen. Erfgoed leeft zolang het wordt gedaan, gedeeld en gevoeld, in
lichamen, stemmen en ruimtes. Bij de uitvoering daarvan wordt het verleden naar het
heden gebracht.

52 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

7.  Conclusie en aanbevelingen

Centraal in dit onderzoek stond de vraag: Hoe kan het officiéle kader veranderen
door wat we samen leren met gemeenschappen en diaspora-experts over de
beleving, overdracht en waardering van hun erfgoed? Met andere woorden: hoe
kan het erfgoed van de migranten structureel en zichtbaar worden meegenomen
in de erfgoedsector? Deze vraag gaat dus niet alleen over beleid, maar over de
betekenis van erfgoed zelf: wie bepaalt wat erfgoed is, hoe het vorm krijgt, en voor
wie het wordt bewaard.

Deze zijn beantwoord vanuit het perspectief van de gemeenschappen die het
erfgoed dragen. Het onderzoek richtte zich op postkoloniale erfgoedpraktijken
binnen Hindostaans-Surinaamse, Javaans-Surinaamse en Chinees-Indonesische
gemeenschappen in Nederland, waarbinnen werd gesproken met zes
erfgoedgemeenschappen en met academici met expertise over deze
erfgoedschatten uit de gerelateerde diaspora. Hun kennis, praktijken en
ervaringen vormden het uitgangspunt.

Het onderzoek maakte gebruik van een werkwijze om samen te ontdekken en wat
ik noem ‘experienced lived heritage research’: een participatieve,
ervaringsgerichte benadering waarin erfgoed niet wordt bestudeerd als object,
maar als proces van betekenisgeving in het leven van mensen. Juist deze
benadering bleek essentieel om meerstemmigheid niet alleen te onderzoeken,
maar ook te praktiseren.

7.1. Nieuwe inzichten

Het erfgoedbegrip is de afgelopen decennia verschoven van bezit naar proces. Het
UNESCO-verdrag van 2003 introduceerde de erkenning van immaterieel erfgoed als
iets wat gedragen en doorgegeven wordt door gemeenschappen, en het Faro-verdrag
van 2005 definieerde erfgoed zelfs als een cultural commons: een gedeeld goed
waarin participatie een mensenrecht is. In Nederland vertaalde het Kenniscentrum
Immaterieel Erfgoed Nederland (KIEN) deze principes in een systeem waarin
gemeenschappen hun eigen erfgoed kunnen registreren.

Deze internationale en nationale kaders markeren een belangrijke stap naar een

democratischer erfgoedveld. Toch blijkt uit de praktijk van postkoloniale
gemeenschappen dat deze verbreding niet voldoende is. De beleidsmatige logica

53 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

blijft grotendeels gestoeld op continuiteit, formele organisatie en materiéle
documentatie. Wat in werkelijkheid levend, tijdelijk en relationeel is, past moeilijk
binnen deze formats die stabiliteit en borging verlangen. De kloof tussen ‘wat erfgoed
zou moeten zijn' en ‘wat erfgoed mag zijn in de dagelijkse praktijk’, werd zichtbaar in
de ervaringen van de gemeenschappen die in dit onderzoek centraal stonden.

De empirische bevindingen tonen dat erfgoed van postkoloniale groepen
fundamenteel anders functioneert dan het erfgoed waarop de huidige kaders zijn
gebaseerd. Het leeft niet slechts in objecten, maar grotendeels in handelingen: in
ritueel, dans, muziek, koken, vertellen, herdenken. Het is ‘performative’”: door het
herhalen van de handeling van het erfgoed is het erfgoed tegelijk herinnering,
overdracht en vernieuwing. Erfgoed ‘gebeurt’ in het moment, in het samenzijn en
vanuit geheugen. Daardoor is het onlosmakelijk verbonden met het heden: het
verwijst niet naar een afgesloten verleden, maar brengt dat verleden telkens opnieuw
tot leven.

Het erfgoed is bovendien een ‘ruimte’, of ‘sfeer’ van verandering en onderhandeling
op zichzelf. Omdat het wordt gemaakt in de ontmoeting, is het een sociaal proces
waarin betekenissen niet vastliggen, maar voortdurend worden besproken,
aangepast en bevraagd tussen generaties, tussen de gemeenschap en de andere
(dominante) gemeenschappen, en binnen veranderende maatschappelijke contexten
(van migratie). Erfgoed van postkoloniale groepen waarborgt geen stabiliteit, maar
maakt beweging mogelijk: het is de plek waar de gemeenschappen zich verhouden
tot verleden, heden en toekomst.

Daarnaast heeft het erfgoed van postkoloniale groepen per definitie een diaspora
karakter. Het ontstaat uit uitwisseling tussen gemeenschapsleden afkomstig uit
verschillende landen, generaties en culturen, ookal dalen ze ‘hier’ neer op plekken
waar dit erfgoed vorm krijgt, in tempels, buurthuizen, festivals, keukens,
repetitieruimtes. Deze functioneren als het ware als diasporaruimten van de
gemeenschap: sociale en symbolische plaatsen waar identiteit voortdurend wordt
uitgevonden, gedeeld en herzien. Erfgoed is hier niet gebonden aan één plaats of
traditie, maar ontstaat juist uit de beweging tussen plaatsen, herinneringen en
ervaringen. Deze erfgoedvormen zijn ook affectief en belichaamd. Herinnering wordt
gedragen in klanken, geuren, gebaren en smaken; kennis wordt overgedragen via
ervaring, niet enkel via taal. Dat maakt dit erfgoed krachtig, maar tegelijk ook
kwetsbaar: het leeft in het geheugen van lichamen en relaties.

Bovendien heeft het erfgoed van postkoloniale groepen een uitgesproken morele en
politieke dimensie. Het is gevormd in de context van koloniale onderdrukking, raciale
hiérarchie en uitsluiting. Het beoefenen van dit erfgoed was en is een vorm van
overleven geweest in de koloniale context en daarbinnen stevig gevormd. Het was
een manier van verbinding houden met gemeenschap en geschiedenis van waar met

54 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

ooit vandaan kwam ondanks de aanpassingen in de kolonién en in Nederland en
tegelijkertijd een manier om zich thuis te voelen in de nieuwe context. Daarmee is
erfgoed niet enkel behoud, maar ook verzet en herstel van aanwezigheid. Het is een
handeling van culturele rechtvaardigheid.

Juist deze kenmerken verklaren waarom erfgoedpraktijken van postkoloniale groepen
moeilijk passen binnen de bestaande erfgoedstructuren. Het dominante model blijft
gestoeld op stabiliteit, materialiteit en institutionele controle: erfgoed als iets wat
moet worden vastgelegd, geauthentiseerd en beschermd. Authenticiteit wordt daarbij
vaak gedefinieerd als oorsprong, continuiteit of onveranderlijkheid. Erfgoed van
postkoloniale groepen is daarentegen hybride, veranderlijk en relationeel. Het
verandert met elke uitvoering, elk moment van overdracht, elke context. Het kan niet
worden vastgelegd zonder zijn vitaliteit te verliezen. In dit licht kan aanpassing en
veranderlijkheid worden begrepen als een vorm van behoud.

Waar het klassieke erfgoedbegrip behoud ziet als conservering van een vaste vorm,
laat postkoloniaal erfgoed zien dat juist vermenging en vernieuwing de voorwaarden
zijn voor continuiteit. Tradities overleven niet ondanks verandering, maar dankzij
verandering: zij blijven betekenisvol omdat zij zich kunnen aanpassen aan nieuwe
contexten, generaties en relaties. Deze aanpassingsvermogen maakt erfgoed
veerkrachtig; het stelt gemeenschappen in staat hun verleden levend te houden door
het steeds opnieuw vorm te geven. Zo wordt behoud geen stilstand, maar een
voortdurend proces van vertaling, verbeelding en doorgeven. De bestaande kaders,
hoe inclusief ze ook bedoeld zijn, functioneren daardoor nog steeds binnen een
eurocentrisch paradigma waarin erfgoed gelijkstaat aan bezit, archief en
duurzaamheid. De nadruk op borging en institutionele legitimatie sluit slecht aan bij
erfgoedvormen die gedijen in informele netwerken, tijdelijke gemeenschappen en
emotionele continuiteit.

Tegelijkertijd tonen deze praktijken waar vernieuwing mogelijk is in het bestaande
(eurocentrisch) erfgoedbegrip. Deze praktijken en erfgoedvormen bieden nieuwe
perspectieven op wat de erfgoedopvatting kan zijn. Ze laten zien dat authenticiteit
niet in oorsprong ligt, maar in beleving; dat continuiteit niet gelijkstaat aan
onveranderlijkheid, maar aan het vermogen zich aan te passen en te vernieuwen; en
dat overdracht niet institutioneel hoeft te zijn, maar relationeel: via stemmen,
lichamen en ontmoetingen. Deze praktijken onderstrepen dan ook dat ruimte (fysieke
én sociale) essentieel is. Diaspora bijeenkomsten, vieringen en rituelen zijn de
motoren van erfgoedproductie: het zijn momenten van gezamenlijk creéren, voelen
en herdefiniéren.

De werkwijze van samen ontdekken en experienced lived heritage maakte dit niet

alleen zichtbaar, maar bracht het ook in praktijk. Door kennis te ontwikkelen met in
plaats van over gemeenschappen, werd erfgoed zelf een gedeelde onderzoeksruimte:

55 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

een plek van uitwisseling, empathie en gelijkwaardigheid. Erfgoedonderzoek bleek zo
niet neutraal, maar een instrument van inclusie dat nieuwe vormen van
samenwerking en kennisproductie mogelijk maakt.

Het antwoord op de centrale vraag ligt niet in een technische aanpassing van beleid,
maar in een herdefiniéring van erfgoed als sociaal proces. Een werkelijk inclusief
erfgoedveld vraagt niet om méér stemmen binnen hetzelfde kader, maar om
verandering van dat kader zelf. Dat betekent erfgoed begrijpen als commons: een
gedeeld cultureel goed waarin betekenis, zeggenschap en verantwoordelijkheid
gezamenlijk worden gedragen. Het betekent een verschuiving van representatie naar
participatie, en de erkenning dat kennis niet alleen in archieven of teksten ligt, maar
in ervaring, emotie en interactie.

Dit kan bewerkstelligd worden door gemeenschappen te erkennen als
medeproducenten van erfgoed en kennis. De erfgoedsector kan veranderen als zij
niet langer alleen probeert te conserveren, maar leert meebewegen met de vormen
van erfgoed die in de samenleving zelf ontstaan: vloeibaar, veranderlijk en
voortdurend in onderhandeling. Tegelijkertijd onderstrepen de gemeenschappen in
dit onderzoek de noodzaak om hun verhalen, gebruiken en kennis ook daadwerkelijk
te behouden en door te geven. Niet ondanks hun veranderlijkheid, maar juist omwille
daarvan.

Waar erfgoed te vluchtig blijft, dreigt het uit het collectieve geheugen te verdwijnen,
of is zelfs al verdwenen weten de betrokkenen uit ervaring, en daarmee ook de
sporen van het koloniale verleden waarin deze gemeenschappen zijn gevormd. Voor
veel betrokkenen is vastleggen en delen dan ook geen administratieve wens, maar
een daad van herstel en tegenvergetelheid: een manier om te voorkomen dat hun
geschiedenis wordt uitgewist uit het nationale verhaal. Behoud en vernieuwing zijn in
dat opzicht geen tegenpolen, maar twee vormen van zorg voor hetzelfde doel: het
zichtbaar houden van datgene wat lange tijd onzichtbaar was.

Tenslotte, erfgoed van postkoloniale groepen laat zien dat erfgoed geen spiegel van
het verleden is, maar een praktijk van het heden, het bestaat uit handelingen van
herinnering, verbeelding en verandering. Het maakt zichtbaar dat erfgoed geen
antwoord is op de vraag wat “ons” bindt, maar een uitnodiging om te onderzoeken
hoe wij samen betekenis blijven geven aan wie wij zijn. De toekomst van erfgoed ligt
niet in het bewaren van wat was, maar in het samen doen, delen en heruitvinden van
wat we willen doorgeven.

7.2.  Naar een levend erfgoed

56 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Onderstaande aanbevelingen beogen richting te bieden aan beleidsmakers en
erfgoedinstellingen die willen bijdragen aan een inclusief erfgoedbeleid. Erfgoed
moet daarom niet alleen meebewegen met het heden, maar ook overlevingskracht
ontwikkelen: mogelijkheden om verhalen, liederen, rituelen en herinneringen door te
geven aan nieuwe generaties, en te delen met de bredere Nederlandse samenleving.
Alleen zo kan erfgoed van postkoloniale groepen zijn dubbele functie vervullen als
levende praktijk van gemeenschap én als blijvend getuigenis van gedeelde
geschiedenis.

7.2.1.  Beleving, zeggenschap en herdefiniéring

De eerste stap naar een inclusief erfgoedveld is het herzien van het erfgoedbegrip
zelf. Erfgoed is niet alleen iets wat wordt bewaard, maar iets wat wordt gedaan. Het is
een levende handeling waarin herinnering, verbeelding en overdracht samenkomen.
Beleid dat uitsluitend inzet op conservering en registratie mist deze dimensie.

Daarom is een verschuiving nodig van behoud naar beleving. Instellingen en fondsen
zouden meer ruimte moeten bieden aan initiatieven die erfgoed uitvoeren in plaats
van vastleggen: dansen, koken, zingen, vertellen, herdenken, het is slechts een fractie
van erfgoedpraktijken. Zulke praktijken vormen de kern van overdracht en dragen
juist bij aan continuiteit, niet aan vergankelijkheid. Postkoloniale erfgoedvormen zijn
niet tijdelijk, maar duurzaam in hun voortdurende vernieuwing en overdracht.

Concreet betekent dit:

e Subsidiestructuren aanpassen zodat ook levende, procesmatige en
gemeenschapsgerichte praktijken als volwaardige vormen van erfgoedzorg
worden erkend.

e Projectfinanciering mogelijk maken voor ervaringsgerichte en
intergenerationele activiteiten, waarin overdracht centraal staat.

e Duurzaamheid niet opvatten als langdurige borging, maar als het vermogen
om betekenis te behouden door voortdurende herhaling, aanpassing en
beleving.

Een inclusieve erfgoedsector vraagt bovendien om gedeelde zeggenschap.
Gemeenschappen moeten niet slechts worden geconsulteerd, maar vanaf het begin
betrokken zijn bij de vormgeving van beleid, onderzoek en presentatie — niet op

vrijwillige basis, maar met passende vergoeding.

Concreet vraagt dit om:

57 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

e Deinrichting van advies-, medezeggenschap-, of co-creatiegroepen waarin
gemeenschappen structureel participeren.

o De ontwikkeling van langlopende partnerschappen tussen instellingen en
gemeenschappen.

e Ondersteuning bij het zelf beheren en presenteren van erfgoed, niet slechts
als projectpartner, maar als mede-eigenaar en betekenisgever.

Ook het begrip authenticiteit verdient herziening. Postkoloniale erfgoedpraktijken
laten zien dat authenticiteit niet per definitie ligt in oorsprong, maar in beleving en
voortdurende vernieuwing. En dat juist hybriditeit een drager van continuiteit is. Waar
beleid vaak zoekt naar ‘zuivere’ vormen of onveranderlijke tradities, ligt de kracht van
dit erfgoed juist in vermenging, aanpassing en heruitvinding. Hybriditeit maakt
erfgoed niet minder authentiek, maar levend en toekomstbestendig: zij is de manier
waarop gemeenschappen hun verleden behouden door het steeds opnieuw te
vertalen en vorm te geven. Beleidskaders en beoordelingscriteria zouden dit principe
moeten omarmen.

Concreet betekent dit:

o Criteria voor erkenning en financiering aanpassen zodat veranderlijke en
nieuwe vormen worden erkend als authentiek.

e Erfgoed waarderen om zijn creatieve en adaptieve vermogen, niet om zijn
onveranderlijkheid.

7.2.2.  Ruimte, archieven en infrastructuur

Een tweede prioriteit ligt in het versterken van de infrastructuur waar erfgoed leeft.
De plekken waar postkoloniale erfgoedpraktijken plaatsvinden (zoals tempels,
buurthuizen, repetitieruimtes, keukens, culturele podia) zijn de werkelijke laboratoria
van cultuur. Hier ontmoeten generaties elkaar, worden verhalen doorgegeven en
wordt identiteit tastbaar. Toch vallen deze ruimten vaak buiten beleid en financiering.

Concreet betekent dit:

e Structurele ondersteuning bieden aan lokale erfgoedplekken, ongeacht hun
formele status of eigendomsstructuur.

e Erfgoedbeleid verbreden zodat ook alledaagse en gemeenschapsgebonden

praktijken — zoals koken, samen eten, vertellen en vieren — worden erkend
en ondersteund als volwaardige vormen van erfgoedzorg.

58 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Naast deze fysieke infrastructuur is er ook behoefte aan een infrastructuur in de
diaspora: een netwerk van relaties en uitwisseling tussen gemeenschappen in
Nederland, in de landen van herkomst en in andere delen van de diaspora.
Postkoloniaal erfgoed ontstaat immers in beweging - in de circulatie van kennis,
materialen, herinneringen en mensen.

Concreet vraagt dit om:

Het faciliteren van internationale samenwerkingen en uitwisselingen tussen
organisaties in de diaspora’s en erfgoedinstellingen.

Ondersteuning voor projecten die kennis en objecten ‘laten reizen’ tussen
diasporagemeenschappen, zodat wederzijdse herkenning en vernieuwing
mogelijk wordt.

Het ontwikkelen van digitale platforms of fysieke ontmoetingsplekken waar
erfgoedpraktijken, archieven en kennis gedeeld kunnen worden.

Het erkennen van diaspora-netwerken als een essentieel onderdeel van de
Nederlandse erfgoedinfrastructuur - niet als aanvulling, maar als integraal
onderdeel van beleid.

Naast ruimte is ook archivering met zeggenschap essentieel. Veel gemeenschappen
willen hun erfgoed documenteren, niet om het te bevriezen, maar om te voorkomen
dat het verdwijnt uit de geschiedenis. Instellingen kunnen deze wens ondersteunen

door:

Gemeenschappen te helpen bij het opzetten van digitale of lokale archieven.

Methoden te ontwikkelen voor levend archiveren, waarbij documentatie
samengaat met actieve participatie.

Archieven toegankelijk te maken in meerdere talen en vormen (beeld, geluid,
verhaal) zodat kennis ook voor jongere generaties bruikbaar blijft.

Zeggenschap te garanderen over de wijze waarop erfgoed wordt bewaard,
gedeeld en gebruikt.

Archiveren is geen neutrale handeling, maar een daad van tegenvergetelheid. Als
deze geschiedenis niet wordt vastgelegd en gedeeld, dreigt de indruk te ontstaan dat
het koloniale verleden heeft bestaan zonder de mensen die het hebben meegemaakt.
Beleid zou daarom moeten erkennen dat documenteren ook herstel betekent: het

59 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

zichtbaar houden van de aanwezigheid en bijdrage van postkoloniale
gemeenschappen aan het Nederlandse verhaal.

7.2.3.  Kennis, taal en houding

Een derde richting voor verandering ligt in de manier waarop over erfgoed wordt
gedacht, gesproken en onderzocht. De werkwijze in dit project van samen ontdekken
en ‘experienced lived heritage’ heeft laten zien dat kennis niet alleen in archieven ligt,
maar ook in ervaring en ontmoeting. Erfgoedonderzoek kan zo zelf een vorm van
erfgoedzorg worden: een proces van samen betekenis geven.

Concreet betekent dit:

o Erfgoedinstellingen stimuleren om participatieve onderzoeksmethoden toe te
passen waarin gemeenschappen co-onderzoekers zijn en onderzoekers
onderdeel van gemeenschappen.

e Binnen musea, archieven en kennisinstellingen programma’s voor co-creatie
en gedeelde interpretatie ontwikkelen.

e Onderzoeksresultaten niet alleen publiceren, maar ook terugbrengen naar de
gemeenschappen in vormen die aansluiten bij hun praktijken, zoals film,
performance of educatie.

Een inclusief erfgoedbeleid vraagt ook om het erkennen van de koloniale
machtsstructuren die doorwerken in kennisproductie. Veel erfgoedinstellingen
baseren zich nog op kennisvormen en waardesystemen die zijn voortgekomen uit
een koloniaal verleden, waarin Europese perspectieven als universeel en
gezaghebbend gelden. Wie werkt aan de dekolonisatie van erfgoed, moet daarom
niet alleen de collectie, maar ook de kennispraktijk zelf ter discussie stellen.

Concreet betekent dit:

e Erkennen dat ook onderzoek, registratie en interpretatie machtsvormen zijn —
en deze processen transparant en inclusief inrichten.

e Kennispartnerschappen aangaan waarin gemeenschappen niet slechts bron,
maar medeproducenten van kennis zijn.

e Opleidingen en onderzoeksprogramma'’s stimuleren die kritisch reflecteren op
koloniale erfenissen in het erfgoedveld.

60 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

e Beleids- en beoordelingskaders herzien zodat niet alleen westerse
wetenschappelijke kennis, maar ook ervarings- en gemeenschapskennis als
gezaghebbend wordt erkend.

Daarnaast is een andere taal voor erfgoed nodig. De huidige erfgoedtaal met
woorden als ‘beschermen’, ‘behouden’ en ‘eigendom’ weerspiegelt nog vaak een
statisch en eurocentrisch perspectief.

Concreet vraagt dit om:

e Beleidsdocumenten en subsidievoorwaarden te herzien met taal die proces,
relatie en beweging centraal stelt.

e Samen met gemeenschappen een nieuw vocabulaire te ontwikkelen waarin
woorden als doorgeven, herinneren, verbeelden en samenleven leidend zijn.

e Trainingen en uitwisselingen binnen instellingen te organiseren om
taalbewustzijn en reflexiviteit te versterken.

Met beleid alleen komen we er niet. Dit vraagt om een houding van openheid en
betrokkenheid van beleidsmakers en erfgoedinstellingen: de bereidheid om te
luisteren, te bewegen en samen te werken. De toekomst van erfgoed ligt niet alleen in
het bewaren van wat was, maar in het samen blijven maken van wat betekenis heeft.
Zo wordt erfgoed een levende praktijk die meebeweegt met mensen en tijd.

61 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Referenties

Berger, S., Dicks, B. and Fontaine, M. (2019), "Community": a useful concept in heritage studies?", International
Journal of Heritage Studies, Vol. 26 No. 4, pp. 325-351.

Burke, P. (2009), “Cultural hybridity”, London: Polity Press.

Cerreta, M. and Giovene di Girasole, E. (2020), "Towards Heritage Community Assessment: Indicators
Proposal for the Self-Evaluation in Faro Convention Network Process", Sustainability, Vol. 12 No. 23.

Colomer, L. (2021). “"Exploring participatory heritage governance after the EU Faro Convention”, Journal of
Cultural Heritage Management and Sustainable Development Vol. ahead-of-print No. ahead-of-print.
https://doi.org/10.1108/JCHMSD-03-2021-0041

Counsil of Europe (2005a), Convention on the Value of Cultural Heritage for Society (Faro Convention, 2005),
Faro, Portugal.

Counsil of Europe (2005b), Explanatory Report to the Council of Europe Framework Convention on the Value
of Cultural Heritage for Society, Faro, Portugal.

Court, S. and Wijesuriya, G. (2015), People-Centred Approaches to the Conservation of Cultural Heritage:
Living Heritage, Rome, Italy.

Geertz, C. (1967),"The integrative revolution: Primordial sentiments and civil politics in the new states”. In C.
Welch, eds. “Political Modernization: A Reader in Comparative Political Change” Belmont, CA: Duxbury
Press, 198-218.

Gowricharn, R. (2020), “Multiple Homemaking. The Ethnic Condition in Indian Diaspora Societies”, London:
Routledge.

Gowricharn, R. and Elahi, J. (2026), “The Girmitiya Heritage: A Theoretical Exploration”, Paper presented at
Global Indian Diaspora Conference. Trinidad. Forthcoming Publication.

Grusec, Joan and Paul Hastings (2007) Handbook of Socialization: Theory and Research.

New York: Guilford Press

ICOMOS (1964), Venice Charter, ICOMOS, Venis, Italy.

ICOMQS (1979), The Burra Charter, Australia ICOMOS, Sydney.

ICOMQOS (2013), The Burra Charter, Australia ICOMQOS, Sydney

Kenniscentrum Immaterieel Erfgoed [KIEN]. “Wie is kenniscentrum immaterieel erfgoed”,
https:.//www.immaterieelerfgoed.nl/nl/over-ons.

Olivier, A. (2016), "Communities of Interest: Challenging Approaches", Journal of Community Archaeology &
Heritage, Vol. 4 No. 1, pp. 7-20.

UNESCO (1972), Convention Concerning the Protection of the World Cultural and Natural Heritage, UNESCO,
Paris, France.

UNESCO (1996), Operational Guidelines for the Implementation of the World Heritage Convention, UNESCO.

UNESCO (2003), Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, UNESCO, Paris, France.

UNESCO (2005), The 2005 Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of Cultural
Expressions, UNESCO, Paris, France.

UNESCO (2007), DECISIONS ADOPTED AT THE 31st SESSION OF THE WORLD HERITAGE COMMITTEE,
UNESCO.

UNESCO (2011), Recommendation on the Historic Urban Landscape, UNESCO, Paris, France.

UNESCO (2021), Operational Guidelines for the Implementation of the World Heritage Convention, UNESCO,
Paris, France.Waterton, E. and Smith, L. (2010) “The recognition and misrecognition of
communityheritage”, International Journal of Heritage Studies, 16: 1,4 — 15

Silva, A. and Roders, A. (2012), "Cultural heritage management and heritage (impact) assessments",
Proceedings of the Joint CIB W, Vol. 70, p. W092.

Smith, L., 2006. Uses of heritage. London: Routledge.

Taylor, K. (2004), "Cultural heritage management: a possible role for charters and principles in Asia",
International Journal of Heritage Studies, Vol. 10 No. 5, pp. 417-433.

62 10 november 2025


https://www.immaterieelerfgoed.nl/nl/over-ons

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Begrippenlijst

Kernbegrippen Erfgoed

Authenticiteit - In de erfgoedcontext wordt authenticiteit doorgaans begrepen als
de echtheid of oorspronkelijke aard van erfgoed. Ze verwijst naar de mate waarin een
object, traditie of praktijk trouw blijft aan zijn oorsprong of oorspronkelijke vorm,
materiaal, functie en betekenis. In dit rapport wordt authenticiteit niet opgevat als
een vaste of objectieve eigenschap, maar als een proces dat mag veranderen.
Authenticiteit ontstaat telkens opnieuw in de manier waarop gemeenschappen hun
erfgoed beleven, aanpassen en doorgeven. De 'echtheid' van erfgoed ligt niet in
onveranderlijk behoud, maar in de levende relatie tussen mensen, herinnering en
traditie. Wat authentiek is, wordt zo bepaald door beleving, context en
wederkerigheid, niet door onveranderlijke vorm of oorsprong.

Cultural commons - Erfgoed als gemeenschappelijk goed dat gedeeld wordt door
velen. Zoals een volkslied of traditioneel recept: niemand bezit het alleen, maar het is
van iedereen.

. Faro-perspectief: Het Faro-verdrag vergelijkt erfgoed met de historische
'‘commons' - gemeenschappelijke dorpsgrond waar iedereen vee mocht
laten grazen. Erfgoed is niet van individuen of instellingen, maar een
gedeelde verantwoordelijkheid.

. Kernidee: Niet het object staat centraal, maar de gemeenschap en hun
relatie ermee. Erfgoed krijgt pas betekenis doordat mensen er waarde aan
hechten en het samen willen doorgeven.

Culturele rechtvaardigheid - Het streven dat gemeenschappen zelf bepalen hoe ze
gerepresenteerd worden, in plaats van dat musea, media, onderzoekers of andere
instituties over hen beslissen. Het gaat om het recht op zelfrepresentatie en om het
corrigeren van historische ongelijkheid in wie de macht heeft om verhalen te
vertellen. Culturele rechtvaardigheid vraagt om actieve dekolonisatie van
erfgoedpraktijken en erkenning van historisch gemarginaliseerde stemmen.

Erfgoed - Cultureel bezit of levende tradities die betekenis krijgen binnen
gemeenschappen. Het gaat niet alleen om oude objecten, maar om wat mensen
waardevol vinden en willen doorgeven. Erfgoed is altijd relationeel: het krijgt pas
waarde doordat mensen er betekenis aan geven en het willen delen met volgende
generaties.

63 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Erfgoedgemeenschap - Een groep mensen die samen betekenis geeft aan erfgoed.
Niet per se familie of buurt, maar iedereen die zich met bepaald erfgoed verbonden
voelt. De gemeenschap hoeft niet geografisch gebonden te zijn - het kan ook een
transnationale groep zijn die erfgoed deelt.

. UNESCO-principe: "De beoefenaars of dragers van het erfgoed, de
erfgoedgemeenschap, zijn de 'eigenaar’ van het erfgoed." Immaterieel
erfgoed zit bij de mensen zelf die het doen en beleven - zij staan centraal,
niet experts of overheden.

Faro-verdrag (2005) - Europees verdrag dat participatie in erfgoed erkent als
mensenrecht. Het stelt dat erfgoed niet alleen voor experts is, maar dat iedereen het
recht heeft om bij te dragen aan erfgoed en er betekenis aan te geven. Het verdrag
benadrukt dat gemeenschappen centraal staan, niet objecten of instituties.

Immaterieel erfgoed - Niet-tastbare uitingen van cultuur: recepten, ambachten,
verhalen, muziek, rituelen. Bijvoorbeeld: Sinterklaas, carnaval, of traditionele
kooktechnieken.

. UNESCO-definitie (2003): "Hedendaagse kennis, kunde, praktijken en
gewoonten, met wortels in het verleden, die mensen erkennen als deel van
hun erfgoed, en dat ze graag willen doorgeven." Het wordt gezien als "de
bron van culturele diversiteit en als een waarborg voor duurzame
ontwikkeling."

. UNESCO's vijf domeinen: orale tradities, podiumkunsten, sociale
gewoonten/rituelen, kennis over natuur, en traditioneel vakmanschap.

Living heritage - Erfgoed als iets levends dat constant verandert en zich aanpast.
Het is geen bevroren museum-item, maar groeit mee met de gemeenschap. Elke
generatie geeft erfgoed op eigen wijze vorm.

. UNESCO-benadering: "Immaterieel erfgoed is niet statisch, maar wordt
aangepast en opnieuw gevormd door elke generatie die het overneemt."
Het blijft relevant door mee te evolueren met tijd en behoeften.

UNESCO-verdrag (2003) - Internationaal verdrag over het borgen van immaterieel
erfgoed. Het biedt een kader voor wereldwijde erkenning en bescherming van

tradities.

. Officiéle naam: "Conventie voor het Borgen van Immaterieel Cultureel
Erfgoed"

64 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

. Doelen: bescherming van immaterieel erfgoed, waarborgen van onderling
respect, bewustzijn vergroten, en internationale samenwerking
bevorderen.

. Belangrijk verschil: Het verdrag gebruikt 'safeguarding' (borgen/levend

houden) in plaats van 'protection’ (beschermen). Het gaat niet om
bevriezen, maar om doorgeven en laten evolueren.

. Drie UNESCO-lijsten: Representatieve Lijst (788 elementen in 2025), Lijst
van erfgoed in gevaar, en Register van Goede Borgingspraktijken.

Theoretische Begrippen

Creolisering - Culturele vermenging waarbij elementen uit beide culturen
herkenbaar blijven, maar samen iets nieuws vormen. De oorspronkelijke elementen
blijven zichtbaar in de nieuwe vorm. Het is niet A + B = C (compleet nieuw), maar A + B
= AB (beide herkenbaar aanwezig).

Etnisering - Het proces waarbij etnische identiteit voorop komt te staan in het
bewustzijn. Een hernieuwd etnisch bewustzijn. Dit kan op twee manieren: mensen
gaan hun eigen etnische identiteit (opnieuw) benadrukken, of mensen gaan anderen
steeds meer via etnische categorieén waarnemen en beoordelen.

Etnogenese - Het ontstaan van een nieuwe etnische groep en/of een nieuwe
etnische cultuur. Het is een proces van wording waarbij uit verschillende groepen iets
nieuws ontstaat met een eigen identiteit en culturele praktijken. Bijvoorbeeld: hoe de
Hindostaanse gemeenschap in Nederland een eigen identiteit én culturele praktijken
ontwikkelde die anders zijn dan in India of Suriname.

Genderemancipatie - Verandering in man-vrouw rollen binnen erfgoedpraktijken
richting meer gelijkwaardigheid. Bijvoorbeeld: vrouwen die voorheen uitgesloten
waren van rituelen krijgen nu wel toegang, of krijgen leidende rollen in
erfgoedpraktijken. Het gaat om het verschuiven van traditionele genderverhoudingen
binnen culturele praktijken.

Onderzoeks- en Methodologische Termen
Belichaamde kennis (embodied heritage) - Kennis die in je lijf zit en wordt

doorgegeven via lichaam, handelingen of ritueel. Bijvoorbeeld: hoe je een dans
beweegt, brood kneedst, of een ritueel uitvoert. Deze kennis is moeilijk te verwoorden

65 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

of uit boeken te leren - het moet gevoeld, gedaan en lichamelijk ervaren worden. Het
benadrukt dat niet alle erfgoed intellectueel of cognitief is.

Co-creatie - Samen kennis maken waarbij onderzoekers en gemeenschap werken als
gelijkwaardige partners. Niet de onderzoeker die alleen bepaalt en analyseert, maar
gezamenlijk beslissen, ontwerpen en interpreteren. Co-creatie gaat verder dan
consultatie: de gemeenschap heeft daadwerkelijke zeggenschap over het hele
onderzoeksproces en de uitkomsten.

Experienced heritage research - Onderzoek waarin persoonlijke ervaring en
academische analyse samenkomen. De onderzoeker is insider én analist. Er is
uitwisseling en leren van ervaringen en emoties tussen onderzoeker en onderzochten
met betrekking tot erfgoed. Het onderzoek zelf is ook een ervaring - niet alleen het
verzamelen van data, maar een gedeeld proces van betekenisgeving waarbij de
grenzen tussen onderzoeker en partners uit de gemeenschap vervagen.

Participatief onderzoek - Onderzoek d6én mét de gemeenschap, niet éver ze. De
gemeenschap bepaalt mee wat onderzocht wordt, hoe het onderzocht wordt, en wat
er met de resultaten gebeurt. Het doorbreekt de traditionele scheiding tussen
'onderzoeker' en 'onderzoeksobject' - beide zijn actieve partners in het kennisproces.

Thematische analyse - Onderzoeksmethode waarbij je patronen en thema's zoekt
in kwalitatieve data zoals interviews, observaties of documenten. Je codeert de data
systematisch en identificeert wat terugkomt. Door het clusteren van codes ontstaan
thema's die inzicht geven in de betekenissen en ervaringen van deelnemers.

Wederkerigheid - Het principe van wederzijdse uitwisseling van kennis, vertrouwen
en waarde in onderzoek. Als een gemeenschap tijd en energie investeert in
onderzoek, krijgen ze er ook iets voor terug: kennis, erkenning, praktische steun, of
agency over hun eigen verhaal. Wederkerigheid erkent dat onderzoeksrelaties niet
eenzijdig extractief mogen zijn, maar gebaseerd moeten zijn op geven én nemen.

Postkoloniale en Diaspora Begrippen

Baithak gana - Surinaams-Hindostaanse volksmuziek waarin de term ‘baithak’
verwijst naar een plek waar mensen samenkomen. Het kan verwijzen naar een
ruimte waar mensen elkaar ontmoeten, een intieme bijeenkomst voor culturele of
intellectuele uitwisseling, en een ruimte voor muzikale optredens. ‘Gana’ betekent
letterlijk ‘lied’” of ‘liederen’. Dit muziekgenre ontstond in de 19e en vroege 20e eeuw
onder Indiase contractarbeiders op plantages in Suriname en mengt Bhojpuri-folk
melodieén uit Noord-India met Caribische ritmes en westerse invloeden. Teksten
behandelen thema's als religie, liefde, heimwee, migratie, arbeid en sociale

66 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

verhoudingen. Baithak gana wordt traditioneel met minimale instrumentele
begeleiding (dholak, harmonium, dantaal) uitgevoerd tijdens familiebijeenkomsten,
bruiloften en religieuze ceremonies. Het is een belangrijk onderdeel van de
Hindostaans-Surinaamse identiteit in de diaspora, maar staat onder druk door
taalverlies en veranderende muziekvoorkeuren.

Diaspora - Gemeenschap die verspreid woont buiten het land van herkomst, maar
wel verbonden blijft door gedeeld erfgoed, taal, religie of geschiedenis. Bijvoorbeeld:
Turkse diaspora in Europa, of Chinese diaspora wereldwijd.
Diasporagemeenschappen ontwikkelen vaak nieuwe vormen van erfgoed die zowel
gelinkt zijn aan het herkomstland als aan het nieuwe land. Ze leven vaak
transnationaal: met één been in meerdere landen tegelijk.

Girmitya erfgoed - De Girmitya diaspora vormt een specifiek deel van de bredere
Indiase diaspora. De term Girmitya is afgeleid van het Bhojpuri-woord voor
“contractarbeider” (girmit, van het Engelse agreement). Oorspronkelijk verwees het
naar Indiase arbeiders die in de negentiende en vroege twintigste eeuw onder
contract naar plantagekolonién werden gebracht, zoals Suriname, Fiji, Mauritius en
Trinidad. In de loop der tijd is de betekenis uitgebreid en omvat de term ook hun
nazaten, erfgoed en hedendaagse cultuur. Daarmee onderscheidt de Girmitya
diaspora zich van andere Indiase diasporagroepen, zoals de Gujarati, Tamil of Sikh
diaspora.

Hybriditeit - Een ambivalente tussenruimte waar verschillende culturele elementen
naast elkaar blijven bestaan zonder volledig samen te smelten. Volgens postkoloniale
theorie is hybriditeit geen stabiele vermenging, maar een voortdurend proces van
onderhandeling. Identiteit wordt niet meer gezien als vast en eenvormig, maar als
opgebouwd uit meerdere lagen die niet met elkaar versmelten. Hybriditeit
ondermijnt het idee van "zuivere" culturen en is daarom een vorm van verzet tegen
koloniale denkbeelden. Bijvoorbeeld: iemand kan tegelijk Marokkaans én Nederlands
zijn, zonder dat deze identiteiten versmelten tot één geheel - ze bestaan naast elkaar
in spanning en wisselwerking.

Janur-vlechtkunst - Traditionele Javaanse cultureel praktijk waarbij jonge, lichtgele
palmbladeren (janur) worden gevlochten tot decoratieve ornamenten voor
ceremonies, feesten en religieuze rituelen. Op Java wordt de kunst gebruikt bij
belangrijke levensgebeurtenissen; in Suriname werd zij door Javaanse
contractarbeiders (1890-1939) meegenomen en aangepast. Binnen de Surinaams-
Javaanse gemeenschap heeft janur-vlechtkunst een spirituele dimensie: het vlechten
vereist rituele zuivering en concentratie, en de gevlochten vormen symboliseren
verbinding met voorouders en natuur. In Nederland wordt de kunst gedragen door
enkele kennisdragers, maar staat onder druk door gebrek aan verse palmbladeren,
weinig jongeren die de techniek leren, en het overlijden van kennisdragers.

67 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Peranakan - Term van Maleise oorsprong die letterlijk “afstammeling” of “in het land
geboren” betekent. In de Zuidoost-Aziatische context verwijst Peranakan doorgaans
naar nakomelingen van buitenlandse migranten (vaak Chinese, Arabische of Indiase
afkomst) die zich generaties geleden in de Maleise archipel vestigden en deels zijn
geintegreerd in de lokale cultuur. De term wordt het vaakst gebruikt voor de Chinese
Peranakan (Baba-Nyonya) gemeenschap in gebieden als Maleisié, Singapore en
Indonesié, die elementen van Chinese en Maleisische cultuur, taal en gewoonten
combineert.

Performativiteit - Het idee dat erfgoed niet iets is dat je 'hebt' of 'bezit', maar iets
dat je 'doet'. Erfgoed wordt uitgevoerd, beoefend, geleefd. Door erfgoedpraktijken te
doen (zoals rituelen uitvoeren, liederen zingen, verhalen vertellen, dansen, koken)
wordt identiteit steeds opnieuw geconstrueerd en betekenis gegeven. Erfgoed is dus
niet statisch, maar performatief: het ontstaat in de handeling zelf. Dit is bijzonder
relevant voor diasporagemeenschappen die hun identiteit actief vormgeven door het
doen van erfgoedpraktijken in een nieuwe context. Het benadrukt dat erfgoed levend
is en voortdurend wordt hervormd door degenen die het beoefenen.

Postkoloniaal erfgoed - Erfgoed dat gevormd is in de context van koloniale
geschiedenis, koloniale machtsverhoudingen en migratie. Het gaat niet alleen om
erfgoed van voormalige kolonién, maar ook om hoe kolonialisme de
erfgoedpraktijken, collecties en verhalen in zowel voormalige kolonies als in het
koloniserende land heeft gevormd. Postkoloniaal erfgoed vraagt aandacht voor: wie
bepaalt wat erfgoed is, wiens verhalen worden verteld, hoe objecten in musea zijn
gekomen (roofkunst), en hoe koloniale machtsstructuren doorwerken in huidige
erfgoedpraktijken. Het benadrukt ook de actieve rol van gemeenschappen in het
(her)definiéren en terugclaimen van hun eigen erfgoed. Voorbeelden: Molukse
cultuur in Nederland, Surinaams-Hindoestaanse tradities, maar ook Nederlandse
koloniale monumenten en museumcollecties die kritisch worden herzien.

Transnationaal - Over landsgrenzen heen; verwijst naar erfgoed dat in meerdere
landen leeft en verbindingen onderhoudt tussen verschillende locaties.
Transnationaal erfgoed is niet gebonden aan één territorium maar bestaat in
netwerken tussen verschillende plekken. Bijvoorbeeld: een religieus feest dat zowel in
Suriname als in Nederland als in India wordt gevierd, waarbij families en
gemeenschappen contact onderhouden over grenzen heen.

Zeggenschap - Het recht van gemeenschappen om hun eigen erfgoed te definiéren,
beheren en te bepalen hoe het gebruikt en gepresenteerd wordt. Wie mag beslissen
wat authentiek is? Wie bepaalt welke verhalen verteld worden? Zeggenschap
betekent dat de gemeenschap zelf aan het stuur zit, niet externe experts of
instituties. Het is nauw verbonden met dekolonisatie en culturele rechtvaardigheid:
de macht terugleggen bij degenen om wie het erfgoed gaat.

68 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Beleids- en Maatschappelijke Begrippen

Borging - Het zekerstellen dat erfgoed levend blijft en wordt doorgegeven aan
volgende generaties. Borging kan formeel (via wetten, subsidieregelingen,
beschermde status, opname in lesprogramma's) of informeel (via
gemeenschapspraktijken, overdracht binnen families, lokale initiatieven)
plaatsvinden. UNESCO spreekt bewust van 'safeguarding' (borgen) in plaats van
'protection’ (beschermen), omdat erfgoed geen vaststaand object is dat je bevriest,
maar een levend proces dat moet kunnen evolueren. Borging vraagt daarom om
flexibiliteit: hoe behoud je iets zonder het te verstenen? Spanning bestaat tussen top-
down borging (overheid bepaalt) en bottom-up borging (gemeenschap bepaalt).

Erkenning - Officiéle of maatschappelijke waardering van erfgoed. Erkenning gaat
verder dan alleen symbolische waardering: het omvat ook praktische gevolgen zoals
opname in de canon, subsidies, bescherming, aandacht in het onderwijs, of opname
in officiéle lijsten (zoals de UNESCO-lijsten). Erkenning is altijd een politieke keuze: wie
bepaalt wat belangrijk erfgoed is? Erkenning kan empowerend werken voor
gemeenschappen, maar ook spanningen oproepen als bepaalde groepen wel en
andere niet erkend worden. Het roept vragen op over inclusiviteit: krijgt koloniaal
erfgoed evenveel aandacht als 'traditioneel' erfgoed? Wordt immaterieel erfgoed van
migrantengemeenschappen erkend?

Canon - Een officiéle selectie van verhalen, gebeurtenissen en personen die als
'‘belangrijk' worden beschouwd voor de nationale identiteit. De canon is geen
neutrale lijst, maar een constructie die bepaalde verhalen centraal stelt en andere
marginaliseert. Het is een instrument van identiteitsvorming: het vertelt niet alleen
'wat gebeurde', maar vooral 'wie we zijn'. Sinds de jaren 2010 is er groeiend debat
over de eenzijdigheid van de canon: wiens verhalen worden verteld? Waar blijven
vrouwen, migranten, arbeiders, of koloniale geschiedenis? De herziening van de
canon in 2020 voegde meer diverse perspectieven toe, maar blijft omstreden. Een
fundamentele vraag blijft: kan een nationale canon ooit echt inclusief zijn, of
reproduceert deze altijd de dominante groep?

Commonsdenken - Erfgoed als gedeelde verantwoordelijkheid tussen
gemeenschap, instituties en overheid. In plaats van erfgoed te zien als bezit van de
overheid of musea, benadrukt commonsdenken dat erfgoed van iedereen is én door
iedereen gedragen moet worden. Dit sluit aan bij het Faro-verdrag: erfgoed krijgt pas
betekenis doordat mensen er waarde aan hechten. Commonsdenken vraagt om
nieuwe samenwerkingsvormen waarbij gemeenschappen niet alleen 'geconsulteerd’
worden, maar daadwerkelijk meebeslissen en langdurige verbindingen in plaats van
kortlopende projecten. Dilemma's: hoe balanceer je verschillende belangen? Wat als
gemeenschappen het onderling oneens zijn?

69 10 november 2025



Erfgoed herzien Universiteit Utrecht

Formele institutionalisering - Het moment waarop erfgoed wordt opgenomen in
officiéle instituties zoals musea, archieven, overheidsorganisaties, of
onderwijsinstellingen. Bijvoorbeeld: een traditie krijgt een eigen museum, een ritueel
wordt officieel erkend door de overheid, of een verhaal komt in het schoolcurriculum.
Dit brengt formele structuren, regelgeving, budgetten en beleidsmatige
verantwoording met zich mee. Voordelen: meer zichtbaarheid, bescherming,
middelen, continuiteit. Nadelen: risico op verstening, verlies van authenticiteit,
vervreemding van de gemeenschap die het erfgoed draagt, bureaucratisering. Een
cruciaal vraagstuk: wie controleert het erfgoed daarna? Blijft de gemeenschap
eigenaar, of nemen instituties het over? Formele institutionalisering kan leiden tot
'museumserfgoed' dat losstaat van de levende praktijk.

Informele institutionalisering - Erfgoed krijgt vaste patronen en structuren binnen
de gemeenschap zelf, zonder officiéle instituties. Bijvoorbeeld: een jaarlijks
terugkerend festival dat door de gemeenschap zelf georganiseerd wordt, een vaste
ontmoetingsplek, of een informele overdracht van kennis binnen families en
netwerken. De 'regels' zijn hier impliciet en ontstaan organisch vanuit de
gemeenschap. Voordelen: erfgoed blijft dichter bij de gemeenschap, flexibeler,
levendiger, en kan makkelijker meebewegen met veranderingen. Nadelen:
kwetsbaarder (minder middelen, afhankelijk van vrijwilligers, geen formele
bescherming), minder zichtbaar voor buitenstaanders, risico op verdwijnen als de
gemeenschap zich verspreidt of generaties elkaar niet meer bereiken. Het ideaal is
vaak een balans: formele ondersteuning met behoud van informele
gemeenschapscontrole.

70 10 november 2025



