
 

 

Erfgoed herzien 
Perspectieven op ‘erfgoed’ vanuit kennis en ervaringen 
van postkoloniale groepen 

Jaswina Elahi 

 

10 november 2025 

  

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 2 10 november 2025  

Colofon 

Titel 

Erfgoed herzien. Perspectieven op ‘erfgoed’ vanuit kennis en ervaringen van postkoloniale groepen 

Projectteam 

Jaswina Elahi, Yan Zhou en Tim Cator 

Publicatiedatum 

10 november 2025 

Project 

Dit rapport is onderdeel van het project Diaspora Erfgoed in Beweging, 

gesubsidieerd via de Faro Uitvoeringsmaatregel van de Rijksdienst voor het Cultureel Erfgoed (RCE). 

Partners 

Stichting Rang-é-Mehfiel 

Stichting Gema Rasa 

Stichting Herdenking Javaanse Immigratie 

Pan Asian Collective 

Uitgave 

Universiteit Utrecht 

Plaats van uitgave 

Utrecht 

Omslagillustratie 

Gegenereerd met behulp van kunstmatige intelligentie (ChatGPT, OpenAI). 

© 2025 Jaswina Elahi / Universiteit Utrecht. 

Overname van tekst of beeld uitsluitend met bronvermelding. 

 

 

  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 3 10 november 2025  

Samenvatting 
 

In de afgelopen decennia verschoof het erfgoedbegrip van een focus op tastbare 

objecten naar de erkenning van erfgoed als levend, sociaal en gemeenschapsgericht. 

Het UNESCO-verdrag van 2003 over immaterieel erfgoed en het Faro-verdrag van 

2005 markeerden deze omslag door erfgoed te erkennen als een gemeenschappelijk 

goed waarvan participatie een mensenrecht is. Daarmee veranderde ook de rol van 

erfgoedprofessionals: van beheerders naar partners in co-creatie met de 

gemeenschappen die erfgoed betekenis geven. Dit bood vooral postkoloniale 

migrantengemeenschappen nieuwe kansen voor zichtbaarheid, maar hun praktijken 

botsen vaak met het objectgerichte erfgoedbeleid dat nadruk legt op materiële 

authenticiteit en formele borging. Hun erfgoed is juist relationeel, tijdelijk en hybride 

en daarmee wezenlijk living heritage. 

Om deze dynamiek te begrijpen, hanteert het onderzoek vier denkkaders: etnogenese 

(vorming van gemeenschappen in relatie tot migratie en koloniale geschiedenis), 

creolisering (culturele vermenging), etnisering (hernieuwd etnisch bewustzijn) en 

genderemancipatie (verschuivende rollen genderrollen richting gelijkwaardigheid). 

Samen tonen zij erfgoed als sociaal proces, gevormd door machtsverhoudingen en 

voortdurende herinterpretatie. 

Het onderzoek volgde een participatieve aanpak in samenwerking met zes 

erfgoedgemeenschappen uit drie postkoloniale groepen: Hindostaans-Surinaams, 

Javaans-Surinaams en Chinees-Indonesisch. De gemeenschappen bepaalden mede 

de culturele erfgoedschatten, thema’s en locaties van de gesprekken, die 

plaatsvonden op plekken van betekenis, zoals eigen scholen, gemeenschapsruimten 

en oefenruimtes. In totaal namen 73 personen deel hieraan. Daarnaast vonden er 

online seminars plaats waarin academische experts hun expertise over postkoloniaal 

erfgoed in de diaspora deelden. De experts kwamen uit Indonesië, Singapore, de 

Verenigde Staten, Guyana, Zuid-Afrika, Mauritius en Frankrijk. Zij vertegenwoordigen 

dus de Aziatische en Indische Oceaan-diaspora’s die historisch verbonden zijn met 

koloniale migratieroutes tussen Zuidoost-Azië, het Caribisch gebied en Europa. 

Het onderzoek koos voor een participatieve insteek, maar ging verder dan dat. Het 

onderzoek werd door de onderzoeker opgevat als een relationeel proces van 

wederkerigheid en gedeelde kennisproductie. Deze experienced heritage research 

benadering verbindt persoonlijke betrokkenheid en gedeelde identiteit met 

academische analyse. Vervolgens liet de thematische analyse van taal, emotie en 

herinnering liet zien hoe erfgoed telkens opnieuw wordt gevormd in dialoog tussen 

mensen, generaties en contexten. Zo draagt het onderzoek niet alleen bij aan kennis 

over specifieke gemeenschappen, maar ook aan een breder doel: herziening van het 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 4 10 november 2025  

erfgoedbegrip richting een inclusief praktijk waarin samenwerking en 

meervoudigheid centraal staan. 

 

Bevindingen 

 

- Bevindingen erfgoedgemeenschappen Nederland  

De postkoloniale erfgoedgemeenschappen in Nederland (Hindostaans-Surinaams, 

Javaans-Surinaams en Chinees-Indonesisch) beschouwen erfgoed niet als een statisch 

bezit, maar als een levend proces dat voortdurend verandert. Erfgoed is geworteld in 

herinnering, emotie en sociale relaties en krijgt steeds opnieuw vorm in dialoog met 

verleden, heden en toekomst. Binnen deze gemeenschappen fungeert erfgoed als 

culturele herinnering: liederen, dansen, rituelen en zelfs geuren of gerechten roepen 

collectieve en persoonlijke verhalen op over migratie, verlies, arbeid, trots, familie en 

doorzettingsvermogen. Herinnering is daarbij niet enkel reconstructie, maar ook 

heruitvinding. In dat proces wordt stilte — het zwijgen van eerdere generaties over 

koloniale pijn of migratie — een vorm van erfgoed: een onzichtbare erfenis die latere 

generaties proberen te doorbreken. Zo ontstaat erfgoed als een emotionele ruimte 

van herstel en zelfdefinitie. 

De overdracht van erfgoed voltrekt zich grotendeels buiten formele instellingen, 

vooral in families en gemeenschappen. Kennis wordt impliciet overgedragen via 

danspassen, liederen of rituelen die gezamenlijk worden uitgevoerd. Deze 

belichaamde kennis (opgeslagen in lichamen en handelingen) vormt een essentieel 

onderdeel van de continuïteit. Ouderen fungeren als kennisdragers, jongeren 

vernieuwen door te vragen en te experimenteren. Tempels, dansscholen en 

gemeenschapscentra versterken dit proces door zowel technische als morele 

waarden over te dragen. Erfgoedoverdracht is echter kwetsbaar: verlies van taal, 

vergrijzing en migratie bedreigen de continuïteit. Veel praktijken bestaan dankzij 

enkele individuen of vrijwilligers en dreigen te verdwijnen zonder structurele steun. 

Toch tonen de gemeenschappen veerkracht met eigen initiatieven, zoals het 

digitaliseren van recepten, liederen en rituelen of het documenteren van 

familiegeschiedenissen. Erfgoed wordt zo niet alleen bewaard, maar telkens opnieuw 

gemaakt. 

De gesprekken over authenticiteit en symboliek laten zien dat authenticiteit geen vast 

gegeven is, maar een proces van voortdurende herinterpretatie. Tradities worden 

aangepast aan veranderende contexten, waarbij behoud en vernieuwing 

samenvallen. Voor velen betekent juist aanpassing trouw blijven aan de traditie. 

Symbolische markers zoals kleding, rituelen, namen en taal fungeren als 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 5 10 november 2025  

herkenningspunten van identiteit, maar veranderen mee met de tijd. Erfgoed is 

daarmee niet alleen herinnering aan een oorsprong, maar ook een middel om 

zichzelf te herdefiniëren in de hedendaagse samenleving. 

Een terugkerend thema is de spanning tussen de vitaliteit van erfgoed binnen 

gemeenschappen en het gebrek aan institutionele erkenning. Hoewel het 

immateriële erfgoedkader van UNESCO en het Nederlandse beleid ruimte biedt voor 

gemeenschapsgericht erfgoed, ervaren veel postkoloniale groepen uitsluiting. Hun 

erfgoed wordt vaak gereduceerd tot folklore of exotische cultuur, zelden erkend als 

volwaardig onderdeel van de nationale canon. Toegang tot subsidies is ingewikkeld 

en slecht afgestemd op hun informele organisatievormen. Projectfinanciering leidt tot 

tijdelijke zichtbaarheid, maar geen duurzame borging. De gemeenschappen 

formuleren hun behoeften helder: structurele erkenning, ondersteuning bij 

documentatie en archivering, fysieke ruimtes voor samenkomst en educatieve 

trajecten die erfgoed integreren in het onderwijs. Zij pleiten voor gelijkwaardige 

samenwerking met instellingen, gebaseerd op vertrouwen en wederkerigheid, en 

voor beleid dat hun realiteit erkent: kleinschalig, relationeel, dynamisch en vaak 

transnationaal. 

De transnationale dimensie vormt een sleutel tot begrip van postkoloniaal erfgoed. 

Erfgoed beweegt tussen landen, generaties en digitale netwerken, verankerd in 

meerdere werelden tegelijk — Java, Suriname, Indonesië, India, China en Nederland. 

Via familiebanden, professionele relaties, online platforms en diaspora-evenementen 

worden kennis, muziek, recepten en rituelen uitgewisseld. Digitalisering versterkt 

deze verbindingen en maakt erfgoed toegankelijker, maar brengt ook risico’s van 

vervlakking en verlies van context met zich mee. Toch bieden digitale media nieuwe 

mogelijkheden voor zelfrepresentatie en internationale samenwerking. Culturele 

vermenging vormt daarbij de kern van erfgoed in de diaspora. De gesprekken laten 

zien dat vermenging geen bedreiging is, maar een bron van vernieuwing en 

veerkracht. Zo mengt Hindostaanse baithak gana Indiase melodieën met Caribische 

ritmes, integreert Surinaams-Javaanse gamelan moderne stijlen en combineren 

Chinees-Indonesische gerechten verschillende regionale keukens. Deze hybriditeit 

weerspiegelt de geschiedenis van migratie en koloniale verplaatsing en toont erfgoed 

als een proces van voortdurende vertaling tussen contexten. 

- Bevindingen experts diaspora 

De diaspora-experts bevestigen dat erfgoed van postkoloniale groepen is gevormd in 

de spanning tussen koloniale machtsstructuren en culturele creativiteit. Koloniale 

regimes legden identiteit en hiërarchie vast, maar binnen die kaders ontstonden 

nieuwe vormen van expressie en gemeenschap. Muziek, rituelen en namen werden 

middelen om waardigheid te behouden en zo groeide erfgoed uit zowel verzet als 

aanpassing. In die context krijgt identiteit een relationele betekenis: 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 6 10 november 2025  

gemeenschappen zien zichzelf niet als dragers van een onveranderlijke cultuur, maar 

als deel van een netwerk van herinnering en vernieuwing. Erfgoed is een manier om 

zichzelf te positioneren, om gezien te worden en om culturele rechtvaardigheid te 

eisen. De roep om erkenning gaat dan ook over zeggenschap over representatie en 

betekenis, en over de mogelijkheid voor gemeenschappen om zelf te bepalen hoe 

hun erfgoed wordt benoemd, gepresenteerd en doorgegeven. 

Emotie fungeert hierbij als bindmiddel tussen individuen, generaties en 

gemeenschappen. Muziek, rituelen en eten roepen gevoelens van thuiskomen, verlies 

en saamhorigheid op, waardoor erfgoed een levende ervaring wordt: een manier om 

gemeenschap te herbevestigen en geschiedenis tastbaar te maken in het heden. De 

praktijk van overdracht laat zien dat behoud geen stilstand betekent, maar 

voortdurende aanpassing aan veranderende omstandigheden. Erfgoed wordt zelden 

doorgegeven via formele instituten, maar in de dagelijkse praktijk van muziek, ritueel, 

koken en taal. Vooral vrouwen spelen hierin een centrale rol, door taal, kennis en 

gebruiken in huiselijke sfeer over te dragen. Erfgoed leeft in de handeling zelf: 

muziek, dans, ritueel en koken zijn uitvoeringen waarin het verleden telkens opnieuw 

betekenis krijgt. Het lichaam fungeert daarbij als levend archief. 

Digitalisering en educatie versterken deze overdracht. Jongeren leren via online 

platforms, video’s en internationale samenwerkingen, terwijl religieuze en culturele 

leiders bijdragen aan documentatie en kennisdeling. Deze ontwikkelingen vergroten 

zichtbaarheid, maar roepen ook vragen op over eigendom, taal en representatie. 

Hybriditeit vormt geen bedreiging, maar de kern van vernieuwing: door vermenging, 

vertaling en creatief hergebruik ontstaan nieuwe uitdrukkingsvormen die verleden en 

heden verbinden. Jonge generaties gebruiken erfgoed niet alleen als identiteit, maar 

ook als bron van creatief en economisch initiatief. Tegelijk blijft erfgoed verbonden 

met vragen van zeggenschap en erkenning: wat nationaal wordt omarmd, kan lokale 

betekenis verliezen. 

Erfgoed wordt niet enkel doorgegeven, maar telkens opnieuw gemaakt — in zang, 

dans, ritueel en verhaal. Continuïteit betekent geen ononderbroken lijn, maar een 

netwerk van bewegingen, overgangen en herinneringen. Erfgoed leeft zolang het 

wordt gedaan, gedeeld en gevoeld, in lichamen, stemmen en ruimtes, waar het 

verleden steeds opnieuw in het heden wordt gebracht. 

Conclusie en aanbevelingen 

Het dominante erfgoedbegrip, gebaseerd op stabiliteit, materiële borging, 

authenticiteit en institutionele controle, sluit onvoldoende aan bij de werkelijkheid 

van postkoloniale erfgoedpraktijken. Voor deze gemeenschappen is erfgoed geen 

bezit, maar een handeling die leeft in rituelen, muziek, dans, koken, verhalen en 

gebaren. Het is performative: elke uitvoering is tegelijk herinnering, overdracht en 

vernieuwing. Erfgoed gebeurt in het moment, in ontmoeting en beleving, en is 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 7 10 november 2025  

daarmee sociaal en veranderlijk. Behoud betekent hier niet vasthouden aan een 

onveranderlijke oorsprong, maar het vermogen om zich aan te passen en te 

vernieuwen. Waar het klassieke erfgoedmodel authenticiteit koppelt aan continuïteit, 

tonen deze gemeenschappen dat juist vermenging, vertaling en hybriditeit vormen 

van behoud zijn. Tradities blijven betekenisvol omdat ze meebewegen met mensen, 

generaties en contexten. Erfgoed leeft niet ondanks verandering, maar dankzij 

verandering. 

Dit erfgoed heeft bovendien een uitgesproken morele en politieke dimensie. Het is 

gevormd binnen koloniale machtsstructuren van uitsluiting en racialisering en 

fungeert vandaag als daad van herstel en culturele rechtvaardigheid. De beoefening 

ervan is een manier om aanwezigheid te herwinnen, stilte te doorbreken en vergeten 

geschiedenissen zichtbaar te maken. Documenteren en delen is in dat licht geen 

administratieve handeling, maar een vorm van tegenvergetelheid: een poging te 

voorkomen dat deze geschiedenissen verdwijnen uit het nationale verhaal. 

Het antwoord op de onderzoeksvraag ligt niet in technische beleidsaanpassing, maar 

in een fundamentele herdefiniëring van het erfgoedbegrip zelf. Erfgoed moet worden 

gezien als commons: een gedeeld cultureel goed dat betekenis krijgt in relaties, 

participatie en wederzijdse verantwoordelijkheid. Een werkelijk inclusief erfgoedveld 

vraagt niet om meer stemmen binnen hetzelfde kader, maar om verandering van dat 

kader: erfgoed begrijpen als levend proces waarin beleving, zeggenschap en 

heruitvinding centraal staan. 

Op basis van het onderzoek zijn een drietal aanbevelingen geformuleerd: 

1. Herdefiniëring van erfgoed en gedeelde zeggenschap 

Erfgoedbeleid zou moeten verschuiven van conservering naar beleving. Dans, muziek, 

rituelen, koken en vertellen zijn geen “tijdelijke” activiteiten, maar de kern van 

overdracht. Beleidskaders en subsidieregelingen dienen ruimte te bieden aan 

ervaringsgerichte, intergenerationele en gemeenschapsgebonden praktijken, en 

authenticiteit te waarderen als proces in plaats van als vaste oorsprong. Gedeelde 

zeggenschap is hierbij cruciaal: gemeenschappen moeten niet slechts worden 

geconsulteerd, maar structureel participeren in besluitvorming, onderzoek en 

presentatie, als mede-eigenaren en betekenisgevers van hun erfgoed. 

2. Infrastructuur, archieven en diaspora netwerken 

Het behoud van levend erfgoed vraagt om steun voor de plekken waar het werkelijk 

leeft: tempels, buurthuizen, keukens, danszalen en repetitieruimtes. Deze 

gemeenschapsplekken zijn de laboratoria van cultuur en verdienen structurele 

ondersteuning, ook wanneer zij niet aan formele eisen voldoen. Tegelijk is er 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 8 10 november 2025  

behoefte aan archieven die niet enkel vastleggen, maar verhalen zichtbaar maken 

vanuit de gemeenschap zelf, in beeld, geluid en taal, met zeggenschap over wat wordt 

bewaard en gedeeld. Ook digitale platforms en internationale uitwisseling en 

samenwerking tussen diaspora’s zijn essentieel: erfgoed is immers 

grensoverschrijdend en ontstaat in circulatie tussen landen, generaties en 

herinneringen. 

3. Kennis, taal en houding 

Een inclusief erfgoedveld vraagt niet alleen om beleidsverandering, maar ook om een 

andere manier van denken, spreken en onderzoeken. Erfgoedinstellingen en 

beleidsmakers moeten kennis ontwikkelen over de geschiedenis en doorwerking van 

koloniale machtsstructuren en leren omgaan met de ongelijkheden die daaruit 

voortkomen. Erfgoedkennis ligt niet alleen in archieven, maar ook in ervaring, emotie 

en samenwerking. Dat vraagt van onderzoekers en instellingen dat zij leren werken 

met participatieve methoden, waarin gemeenschappen als co-creators en co-

onderzoekers optreden. De taal van erfgoed moet verschuiven: woorden als 

‘beschermen’ en ‘behouden’ maken plaats voor ‘delen’, ‘herinneren’, ‘doorleven’ en 

‘heruitvinden’. Dit vergt niet alleen opleiding, maar ook een houding van reflectie, 

openheid en wederkerigheid binnen het erfgoedveld. 

  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 9 10 november 2025  

Inhoud 

Samenvatting 3 

Bevindingen 4 

Conclusie en aanbevelingen 6 

1. Het begrip erfgoed 11 

1.1. Het gangbare erfgoedbegrip 12 

1.2. Aanvullende denkkaders 15 

1.3. Samen Ontdekken 17 

1.4. “Experienced” heritage research 21 

2. Betekenisgeving en overdracht van erfgoed 23 

2.1. Culturele herinnering en betekenisgeving 23 

2.2. Overdracht van erfgoed 25 

2.3. Authenticiteit, symboliek en waarden 27 

2.4. Wat we nu weten 29 

3. Institutionele erkenning en maatschappelijke positionering 30 

3.1. Ervaringen met overheid en beleid 30 

3.2. Erkenning en positionering 32 

3.3. Behoefte van gemeenschappen 32 

3.4. Wat we nu weten 33 

4. Transnationale dynamiek binnen lokale erfgoedgemeenschappen 35 

4.1. Transnationale banden 35 

4.2. Culturele vermenging 37 

4.3. Digitalisering en technologie 37 

4.4. Beleving en expressie als verbinding 38 

4.5. Wat we nu weten 39 

5. Postkoloniaal erfgoed in de diaspora 40 

5.1. Koloniale machtsverhoudingen en zelfdefinitie 40 

5.2. Identiteit en culturele positionering 42 

5.3. Erkenning, zichtbaarheid en verbinding 43 

5.4. Emotie, verbondenheid, gemeenschap 44 

5.5. Wat we nu weten 45 

6. Praktijk, overdracht en vernieuwing van erfgoed 47 

6.1. Overdracht en behoud van postkoloniaal erfgoed 47 

6.2. Performativiteit en belichaming 48 

6.3. Kennis, onderwijs en digitalisering 49 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 10 10 november 2025  

6.4. Culturele vernieuwing 50 

6.5. Wat we nu weten 51 

7. Conclusie en aanbevelingen 53 

7.1. Nieuwe inzichten 53 

7.2. Naar een levend erfgoed 56 

7.2.1. Beleving, zeggenschap en herdefiniëring 57 

7.2.2. Ruimte, archieven en infrastructuur 58 

7.2.3. Kennis, taal en houding 60 

Referenties 62 

Begrippenlijst 63 

 

 

 

 

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 11 10 november 2025  

1. Het begrip erfgoed 
 

In het voorjaar van 2025 berichtte de internationale pers over een controversieel 

besluit van president Trump. Hij vaardigde een uitvoeringsbesluit uit dat federale 

musea opriep tentoonstellingen te verwijderen die volgens hem “improper 

ideology” verspreidden. Hij verwees naar exposities over raciale ongelijkheid en 

koloniale onderdrukking. Zulke verhalen zouden, aldus Trump, schadelijk zijn voor 

de gedeelde Amerikaanse waarden. Even later claimde hij persoonlijk 

verantwoordelijk te zijn voor het ontslag van Kim Sajet, directeur van de 

Smithsonian’s National Portrait Gallery, vanwege haar nadruk op diversiteit en 

inclusie. Hoewel dit ontslag later werd teruggedraaid, liet het incident zien hoe 

kwetsbaar erfgoedinstellingen zijn voor politieke druk, zeker wanneer ze ruimte 

bieden aan perspectieven die afwijken van het verhaal van de machtigen. Wat 

opviel, was dat juist de verhalen over raciale ongelijkheid en koloniale erfenissen 

het doelwit waren— geen marginale thema's, maar kernstukken van de nationale 

geschiedenis. Toch werden die ‘gewist’. 

Wat in de Verenigde Staten zichtbaar werd als directe politieke inmenging, zien we 

in Nederland subtieler terug in de manier waarop erfgoed wordt gedefinieerd en 

erkend. Niet door een presidentieel decreet, maar doordat het erfgoedkader 

vooral gericht is geweest op monumenten, archieven en nationale tradities. 

Daardoor blijft het erfgoed van postkoloniale gemeenschappen, zoals verhalen 

over migratie, koloniale onderdrukking en de creativiteit van diasporapraktijken, 

structureel onderbelicht. Deze geschiedenissen en erfgoedvormen maken echter 

onlosmakelijk deel uit van het nationale verhaal. 

Wanneer postkoloniale gemeenschappen geen plek vinden binnen het nationaal 

verhaal, missen zij de toegang tot formele netwerken, middelen en infrastructuur. 

Dat betekent niet dat hun erfgoed er niet is, maar dat het buiten beeld voortleeft 

in huizen, keukens, buurthuizen, verenigingszalen en online netwerken. Daar is 

het levend, maar ook kwetsbaar. Samenwerkingen tussen 

erfgoedgemeenschappen en instellingen bestaan wel, maar zijn zelden duurzaam. 

Zonder structurele erkenning of middelen blijven ze afhankelijk van losse 

projecten, vaak ingegeven door tijdelijke politieke aandacht. Er is geen stabiele 

bodem waarop dit erfgoed kan rusten en groeien, waardoor het risico ontstaat dat 

het verdwijnt alsof het nooit heeft bestaan. Of het blijft in de marge bestaan. 

Dat is problematisch. Want het erfgoed van postkoloniale groepen vormt geen 

‘bijdrage van buitenaf’. Deze gemeenschappen maken al generaties lang deel uit 

van de Nederlandse geschiedenis. Hun verhalen, herinneringen en rituelen zijn 

daarom geen aanvulling op het nationale erfgoed, maar er onlosmakelijk mee 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 12 10 november 2025  

verweven. Het probleem is dus niet dat dit erfgoed ontbreekt, maar dat het 

onvoldoende wordt herkend, benoemd en gedragen binnen de officiële kaders. 

Vanuit die constatering ontstond de drijfveer voor dit onderzoek. Hoe kan het 

officiële kader veranderen door wat we samen leren met gemeenschappen en 

diaspora-experts over de beleving, overdracht en waardering van hun erfgoed? 

Met andere woorden: hoe kan het erfgoed van de migranten structureel en 

zichtbaar worden meegenomen in de erfgoedsector? 

Dit onderzoeksproject kent meerdere fasen. Deze rapportage beschrijft de eerste 

fase, waarin samen met drie postkoloniale gemeenschappen en diaspora-experts 

is onderzocht hoe hun erfgoedpraktijken functioneren, welke uitdagingen zij 

tegenkomen en wat die praktijken zeggen over de werking van bestaande 

erfgoedkaders in Nederland. Dit eerste deel van de zoektocht is gebaseerd op 

gesprekken met zes erfgoedgemeenschappen uit de Chinees-Indonesische, 

Hindostaans-Surinaamse en Javaans-Surinaamse groepen in Nederland. Daarop is 

door experts uit de bijbehorende diaspora’s gereflecteerd. Samen hebben we 

geprobeerd te begrijpen hoe erfgoedpraktijken functioneren, welke uitdagingen 

we tegenkomen en welke nieuwe mogelijkheden zichtbaar worden wanneer we ze 

serieus nemen als volwaardige stemmen in het erfgoedveld. 

De situatie in de Verenigde Staten liet scherp zien hoe erfgoed steeds opnieuw 

inzet kan worden van politieke strijd. Het mag worden onderstreept dat erfgoed 

niet alleen gaat over stenen of tradities, maar ook over macht, over de vraag wie 

de verhalen mag vertellen en wie het zwijgen wordt opgelegd. In Nederland zijn de 

omstandigheden anders, maar de kernvraag blijft dezelfde: wie bepaalt welk 

erfgoed een officiële plek krijgt, en welk erfgoed buiten de kaders valt? Een 

belangrijke rol hierin speelt de invulling en uitwerking van het erfgoedbegrip. 

 

1.1. Het gangbare erfgoedbegrip 

 

Wanneer we terugkijken op de ontwikkeling van het erfgoedbegrip in de afgelopen 

decennia, zien we hoe de opvatting hierover drastisch is veranderd. Lange tijd stond 

erfgoed in Nederland en daarbuiten bijna vanzelfsprekend gelijk aan monumenten, 

archieven en andere tastbare relicten uit het verleden. Het ging om stenen, 

schilderijen, documenten – objecten die geconserveerd en beschermd moesten 

worden. Maar sinds de jaren 70 van de vorige eeuw is dat beeld geleidelijk aan 

verschoven. Het besef groeide dat erfgoed niet uitsluitend materieel is, maar dat ook 

verhalen, rituelen, liederen en sociale praktijken deel uitmaken van wat 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 13 10 november 2025  

gemeenschappen van betekenis achten en willen doorgeven. Toch duurde het enkele 

decennia voordat dit officieel ook werd vastgelegd. 

Het UNESCO-verdrag van 2003 voor het borgen van immaterieel erfgoed markeerde 

hierin een belangrijk keerpunt. Voor het eerst werd op internationaal niveau 

vastgelegd dat erfgoed niet alleen uit objecten bestaat, maar dat ook immateriële 

dimensies bescherming verdienen (UNESCO, 2003). Daarmee werd benadrukt dat 

erfgoed dynamisch is: ingebed in sociaal-culturele praktijken en voortdurend in 

beweging. Het gaat niet alleen om conserveren, maar ook om doorgeven, aanpassen 

en vernieuwen. Court en Wijesuriya (2015) wezen erop dat immaterieel erfgoed in de 

eerste plaats gedragen wordt door gemeenschappen, die fungeren als de primaire 

beheerders en betekenisgevers. Het perspectief verschoof dus van erfgoed als bezit 

naar erfgoed als iets dat evolueert. 

Kort daarna kreeg deze verbreding een nieuw accent in het Faro-verdrag van de Raad 

van Europa (Counsil of Europe, 2005a). Hierin werd de term heritage community 

geïntroduceerd: groepen mensen die gezamenlijk betekenis geven aan bepaalde 

uitingen, objecten of praktijken en zich inzetten om die levend te houden. Zulke 

gemeenschappen hoeven niet per se etnisch of geografisch afgebakend te zijn; het 

kunnen ook netwerken van belanghebbenden zijn die verbonden zijn door gedeelde 

waarden. Het verdrag stelde bovendien dat participatie in erfgoed een mensenrecht 

is en dat erfgoed moet worden gezien als een cultural commons – een 

gemeenschappelijk goed dat door velen wordt gedeeld en gedragen (Council of 

Europe, 2005a; 2005b). Ook de positie van erfgoedprofessionals veranderde. Waar zij 

traditioneel de rol van autoriteit vervulden en bepaalden wat waardig genoeg was om 

bewaard te blijven, werd hun rol steeds meer die van partner en mede-onderzoeker 

en werd geprobeerd om gemeenschappen te betrekken in het onderzoek (Berger et 

al., 2019). Erfgoed ontstond niet langer top-down, maar via co-creatie, gedeelde 

verantwoordelijkheid en wederzijds leren (Colomer, 2021; Olivier, 2016). In potentie 

betekende dit een fundamentele democratisering van het erfgoedveld: erfgoed was 

niet meer uitsluitend van instellingen of van de staat, maar van en voor de mensen 

die er betekenis aan geven. 

In Nederland kreeg deze internationale beweging gestalte via het Kenniscentrum 

Immaterieel Erfgoed Nederland [KIEN]. Het systeem van Netwerk, Inventaris en 

Register bood vanaf het begin ruimte voor gemeenschappen om hun eigen 

erfgoedpraktijken zichtbaar te maken. Het idee was dat gemeenschappen zelf 

konden registreren wat voor hen waardevol is, zonder afhankelijk te zijn van 

institutionele selectie. De Netwerken boden laagdrempelige verbanden waarin 

gemeenschappen elkaar konden vinden; de Inventaris maakte documentatie en 

uitwisseling mogelijk; en het Register vormde de meest officiële laag, met erkenning 

op nationaal niveau (KIEN, 2025). Op papier sloot dit nauw aan bij de uitgangspunten 

van het Faro-verdrag. Participatie werd gezien als een recht, en gemeenschappen 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 14 10 november 2025  

kregen een instrument om hun erfgoed zelf te benoemen en vast te leggen. Voor 

postkoloniale migrantengemeenschappen leek dit grote kansen te bieden. Hun 

erfgoedpraktijken – zoals orale tradities, herinneringsrituelen, religieuze ceremonies 

en transnationale kennisvormen – sluiten immers aan bij het immateriële en 

gemeenschapsgerichte erfgoedbegrip. Deze cruciale onderdelen van de Nederlandse 

(koloniale) geschiedenis zijn in de klassieke erfgoedkaders vaak onderbelicht 

gebleven. 

Toch blijkt in gesprekken en analyses, wat verder op in dit rapport is te lezen, dat 

hierbij een paradox schuilgaat. Op papier passen deze praktijken perfect binnen de 

verbrede definities van UNESCO en Faro: zij zijn levend, dynamisch en 

gemeenschapsgericht. In de praktijk botsen zij echter voortdurend met de structuren, 

criteria en routines van het Nederlandse erfgoedveld. Om die spanning te begrijpen, 

moeten we kijken naar de manier waarop het erfgoed nog altijd functioneert binnen 

instellingen en beleid. Binnen musea, archieven en monumentenzorg overheerst een 

objectgerichte logica: erfgoed wordt vaak primair geïnterpreteerd als bezit – tastbaar, 

statisch en beheerd door professionals (Waterton & Smith, 2010; Taylor, 2004). In dit 

model worden gemeenschappen meestal pas laat betrokken, en dan vaak onder 

voorwaarden of in de rol van informanten. Het zijn zelden gelijkwaardige partners die 

mede bepalen hoe hun erfgoed wordt geselecteerd, geïnterpreteerd of 

gepresenteerd (Smith, 2006; Colomer, 2021). 

Daarnaast speelt authenticiteit en oorsprong een belangrijke rol voor de 

waardebepaling van erfgoed. De erfgoeddoctrine van ICOMOS (1964) heeft hierin veel 

invloed gehad. Authenticiteit werd lange tijd gezien als de maatstaf: de echtheid van 

een object, gebouw of traditie, vastgelegd in materiële, historische, functionele en 

symbolische dimensies (Silva & Roders, 2012). Hoewel latere benaderingen meer 

ruimte boden voor dynamiek, overheerst in de praktijk nog vaak een statische blik. 

Juist in de omgang met postkoloniaal erfgoed komt deze spanning scherp naar voren. 

Waar erfgoed in diaspora-gemeenschappen voortdurend verandert, zich mengt en 

opnieuw uitgevonden wordt, wordt in westerse kaders vaak een beroep gedaan op 

een soort ‘oorspronkelijke authenticiteit’. Dit zien we ook terug in de omgang met 

collecties die tegenwoordig worden aangeduid als roofkunst. Veel van deze objecten 

zijn ooit uit koloniën meegenomen en worden nog steeds gepresenteerd als 

representatief voor een zogenaamd ‘authentieke’ cultuur van het land van herkomst 

van postkoloniale groepen. Wat daarbij vaak wordt vergeten, is dat erfgoed in de 

landen van oorsprong net zo goed levend en veranderlijk is. De fixatie op een statisch 

idee van authenticiteit is daarmee niet neutraal, maar weerspiegelt een westerse blik 

die bepaalt wat van postkoloniale groepen waardevol of echt genoeg is om te 

bewaren. 

Voor postkoloniale gemeenschappen in Nederland levert dit een dubbele spanning 

op. Hun erfgoedpraktijken zijn te dynamisch en hybride om te passen binnen het 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 15 10 november 2025  

Nederlandse postkoloniale erfgoedparadigma, maar worden ook niet altijd volledig 

erkend in de landen van herkomst, waar een ander beeld van authenticiteit geldt. 

Daarmee vallen zij gemakkelijk tussen wal en schip. Terwijl juist dat veranderlijke, 

relationele en hybride karakter – vaak gezien als probleem – eigenlijk de kern vormt 

van living heritage (Wijesuriya, 2015; Olivier, 2016), waarmee het aansluit op de 

bredere dimensies van erfgoed zoals beschreven door UNESCO.  

Daarbovenop komt de structuur van beleidsinstrumenten. Subsidies en registers 

vereisen vaak langdurige borging, formele netwerken en planmatige structuren 

(Waterton & Smith, 2010; KIEN, 2025). Voor veel gemeenschappen is dat nauwelijks 

haalbaar, zoals in de volgende hoofdstukken zal blijken. Hun erfgoedpraktijken zijn 

vaak kleinschalig, relationeel en tijdelijk: ze ontstaan in wisselende samenstellingen, 

in reactie op maatschappelijke gebeurtenissen, of worden gedragen door vrijwilligers. 

Precies dat maakt ze krachtig en veerkrachtig, maar ook moeilijk inpasbaar in formats 

die vooral stabiliteit en continuïteit verlangen. Het resultaat is dat erfgoedpraktijken 

van postkoloniale gemeenschappen in officiële kaders vaak worden gereduceerd tot 

tijdelijke projecten – zichtbaar tijdens een festival of tentoonstelling, maar zelden 

structureel ingebed. 

 

1.2. Aanvullende denkkaders 

 

Tot nu toe schetsen UNESCO, Faro en kritische erfgoedstudies een belangrijk kader: 

erfgoed is levend, gemeenschapsgericht en voortdurend in beweging. Toch blijkt in 

de praktijk van postkoloniale gemeenschappen dat deze brede uitgangspunten vaak 

te abstract blijven. Ze maken wel duidelijk dát erfgoed dynamisch is, maar niet hóe 

dat proces zich voltrekt of welke sociale krachten daarin het meest bepalend zijn. 

Daarom zijn aanvullende denkkaders nodig, concepten die recht doen aan de 

complexiteit en meervoudigheid van erfgoedpraktijken van binnenuit de 

gemeenschappen zelf. In het bijzonder in contexten van postkolonialisme en 

diaspora, waar erfgoed voortdurend verandert door migratie, vermenging en 

herpositionering. De vier concepten die hieronder worden toegelicht – etnogenese, 

creolisering, etnisering en genderemancipatie – zijn afkomstig uit de sociale en 

antropologische studies en zijn gekozen omdat zij samen de sociale, culturele en 

politieke dynamiek van erfgoedpraktijken zichtbaar maken (Elahi & Gowricharn, 

2026). Waar internationale erfgoedkaders vooral benadrukken dát erfgoed levend en 

gemeenschapsgericht is, helpen deze begrippen te begrijpen hóe dat proces van 

verandering, vermenging en positionering zich in de praktijk voltrekt. Samen bieden 

zij een analytische lens om postkoloniale erfgoedvormen niet alleen te beschrijven, 

maar te begrijpen in hun voortdurende wording en meerstemmigheid. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 16 10 november 2025  

KADER 1: TOELICHTING THEORETISCHE LENS 

1. Etnogenese: de wording van gemeenschap 

Etnogenese verwijst naar het proces waarin nieuwe etnische gemeenschappen ontstaan uit diverse 

achtergronden. Veel postkoloniale groepen in Nederland – bijvoorbeeld Hindoestaans-Surinaamse, 

Javaans-Surinaamse en Chinees-Indonesische gemeenschappen – zijn niet homogeen, maar gevormd 

uit uiteenlopende regionale, religieuze en taalkundige tradities. Hun gedeelde migratiegeschiedenis 

en koloniale context hebben geleid tot nieuwe vormen van collectieve identiteit. Zulke identiteiten zijn 

niet vaststaand, maar worden telkens opnieuw ingevuld. Elke generatie herschrijft het verhaal, waarbij 

elementen uit het herkomstland, de migratie-ervaring en de Nederlandse context in elkaar grijpen 

(Gowricharn, 2020). 

 

2. Creolisering: culturele vermenging  

Creolisering gaat over vermenging en creativiteit: culturele elementen uit verschillende bronnen 

vloeien samen tot nieuwe vormen, zonder dat de oorspronkelijke componenten helemaal verdwijnen 

(Burke, 2009). In erfgoedpraktijken van diaspora’s zien we dit terug in taal, muziek, religie, culinaire 

tradities en kleding. De invloed van lokale context, populaire cultuur of generatiewisselingen zorgt 

voor hybriden die niet ‘puur’ zijn, maar wél betekenisvol.  

 

3. Etnisering: hernieuwd etnisch bewustzijn 

Etnisering kan omschreven worden als toename van het etnische leefcultuur en verwijst naar het 

proces waarin etniciteit en erfgoed sterker naar voren worden gebracht, zowel in het publieke als in 

het persoonlijke domein. In Nederland zien we dit in de groeiende zichtbaarheid van culturele 

festivals, erfgoedorganisaties en digitale netwerken waarin diaspora’s hun erfgoed tonen. Etnisering is 

vaak een reactie op contexten waarin erkenning ontbreekt of representatie beperkt is. Door zich 

zichtbaar te organiseren en erfgoed te presenteren, claimen gemeenschappen ruimte in de 

samenleving (Geertz, 1967; Gowricharn, 2020). Dit gaat niet alleen om behoud van traditie, maar ook 

om het publiekelijk markeren van aanwezigheid en bijdragen aan de nationale cultuur. 

 

4. (Gender)emancipatie: verschuivende gender rollen richting gelijkwaardigheid 

Genderemancipatie laat zien dat erfgoed niet losstaat van sociale verhoudingen. Waar 

erfgoedtradities vroeger vaak werden beheerst door mannen, spelen vrouwen nu een steeds 

actievere rol in de overdracht en publieke representatie. Zij organiseren culturele evenementen, 

leiden dansgroepen of ontwikkelen artistieke expressies die erfgoed opnieuw vormgeven. 

Tegelijkertijd nemen mannen soms rollen over die traditioneel vrouwelijk werden gezien, zoals koken 

(culinair erfgoed) of zorg voor rituelen. Deze verschuivingen maken duidelijk dat erfgoed niet alleen 

inhoudelijk verandert, maar ook in termen van wie het mag dragen, doorgeven en representeren 

(Elahi & Gowricharn, 2026, 2017; Grusec & Hastings, 2007). Genderdynamiek is daarmee een motor 

van verandering in erfgoedpraktijken. 

 

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 17 10 november 2025  

De processen van etnogenese, creolisering, etnisering en genderemancipatie bieden 

elk een lensom postkoloniale erfgoedpraktijken te begrijpen, maar vooral ook 

tezamen. Ze zijn niet hiërarchisch, maar onderling verweven en kunnen gelijktijdig 

werkzaam zijn. Zo kan bij het ontstaan van een nieuwe gemeenschap (etnogenese) 

ook genderemancipatie optreden. De vier concepten tezamen maken deze processen 

duidelijk dat erfgoed nooit één vaste vorm of betekenis heeft, maar het resultaat is 

van een voortdurend samenspel van sociale dynamieken, waarin de context bepaalt 

wat op een bepaald moment het meest zichtbaar of bepalend is. Wat deze vier 

concepten samen laten zien, is dat erfgoed geen vaststaand cultureel goed is, maar 

een sociaal proces. Het sluit aan bij wat Smith (2006) en later Waterton en Watson 

(2015) benadrukten, dat we erfgoed moeten begrijpen als iets dat voortdurend wordt 

gemaakt, beleefd en betwist. Erfgoed ontstaat in interactie, in conflict en in 

samenwerking, en verandert mee met de omstandigheden. 

 

1.3. Samen Ontdekken 

 

Toen ik aan dit onderzoek begon, wist ik dat het niet genoeg zou zijn om interviews af 

te nemen, documenten te bestuderen, te observeren of te registreren. Maar waar en 

hoe moet je beginnen? Ik vond houvast in de gedachte dat erfgoed een cultural 

commons is: een gemeenschappelijk goed dat niet toebehoort aan de staat of aan 

instellingen, maar aan de mensen die het betekenis geven. Ook het Faro-verdrag 

benadrukt dat participatie een mensenrecht is en dat erfgoed pas betekenisvol is 

wanneer gemeenschappen er zelf zeggenschap over hebben. Dit uitgangspunt 

vormde mijn leidraad. Als erfgoed werkelijk een commons is, dan moet ook 

onderzoek ernaar een gezamenlijke onderneming zijn, gebaseerd op partnerschap, 

co-creatie en wederzijds leren. Het moest een proces van samen ontdekken worden: 

een gezamenlijke onderneming met de gemeenschappen, waarin kennis niet alleen 

werd verzameld maar ook gedeeld en opnieuw gecreëerd. De volgende elementen 

waren onderdeel hiervan:   

1. Partnerschap 

Gekozen werd erfgoedgemeenschappen uit drie postkoloniale gemeenschappen – 

Hindostaans-Surinaams, Javaans-Surinaams en Chinees-Indonesisch als casussen 

centraal te stellen. Dit was bewust en doordacht. Dit onderzoek pretendeert 

nadrukkelijk niet een volledig overzicht te geven van al het postkoloniale erfgoed in 

Nederland, noch van alle gemeenschappen die hier deel van uitmaken. Daarvoor is 

de rijkdom en diversiteit te groot, en zouden talloze stemmen ontbreken. Gekozen is 

voor gemeenschappen die enerzijds vaak onderbelicht zijn gebleven in het 

Nederlandse erfgoeddiscours, maar die anderzijds beschikken over levendige 

erfgoedpraktijken en enige ervaring met samenwerking in het erfgoedveld, waardoor 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 18 10 november 2025  

zij hun inzichten hierover konden delen. En tevens drukken de ‘meervoudige 

migraties’ ook de complexiteit en globale context uit van het Nederlands koloniaal 

verleden. 

Hoewel de keuze om te werken met drie gemeenschappen ook betrekking had op 

haalbaarheid, was de werkwijze meer dan praktisch. Het was ook een manier om de 

traditionele hiërarchie tussen onderzoeker en gemeenschap te doorbreken. De 

gemeenschappen waren geen ‘informanten’ die antwoord gaven op mijn 

interviewvragen, maar partners die richting gaven aan het onderzoek. Samen met 

lokale erfgoedorganisaties en/of personen uit de drie gemeenschappen werden 

vooraf samenwerkingsovereenkomsten opgesteld. Zij bepaalden mee welke erfgoed 

en thema’s centraal moesten staan, organiseerden de groepsgesprekken en zorgden 

dat de onderwerpen aansloten bij de eigen beleving van erfgoed. 6 erfgoedschatten 

werden aangedragen: Surinaams-Hindostaanse volksdansen, Surinaams-Hindostaans 

muziek, Surinaams-Javaanse Gamelan, Surinaams-Javaanse Janur-vlechtkunst, 

Chinees-Indonesische Herinneringscultuur, Chinees-Indonesisch Culinair Erfgoed. 

Daarmee ontstond een gedeelde verantwoordelijkheid: erfgoed onderzoeken werd 

ook erfgoed samen vormgegeven. 

2. Betekenisvolle plekken 

De gesprekken vonden plaats in ruimtes die voor de gemeenschappen zelf 

betekenisvol waren. Het gesprek met de Hindostaans-Surinaamse dans- en 

muziekgemeenschappen vond plaats in een Hindoebasisschool: een plek waar 

generaties kinderen opgroeien met taal, rituelen en muziek die erfgoed levend 

houden. Voor de Surinaams-Javaanse erfgoedgemeenschappen rondom de gamelan 

en de Janur-vlechtkunst traditie was de setting de eigen gamelanoefenruimte, 

omringd door instrumenten waarvan de klanken generaties verbinden. De 

gesprekken met de Chinees-Indonesische gemeenschappen (over culinair erfgoed en 

herinneringscultuur) vonden plaats in het gebouw waar hun stichting is gehuisvest, 

een plek die al enkele jaren bijeenkomsten, kookprojecten en collectieve 

herinneringen draagt. Deze locaties verankerden dus ook de gesprekken in de 

dagelijkse praktijk van de gemeenschappen. Erfgoed werd besproken op de plekken 

waar het werkelijk leeft: tussen danspassen, muzikale klanken, kookgeuren en 

gedeelde herinneringen. De ruimte zelf werd zo deel van het gesprek.  

3. In gesprek en op bezoek 

In totaal zijn er zes groepsgesprekken gevoerd, elk tussen twee en tweeënhalf uur. In 

totaal namen 73 personen deel aan deze gesprekken die werden gehouden in de 

periode maart t/m juni 2025. Ik koos bewust voor een groepsvorm, omdat erfgoed 

niet alleen individueel wordt beleefd, maar in interactie. In een groep ontstaat 

gedeeld geheugen: de ene herinnering roept de andere op, stemmen vullen elkaar 

aan of spreken elkaar tegen. Deze dynamiek was essentieel. Erfgoed is geen 

vaststaand verhaal, maar een veld van betekenissen waarin ook verschillen en 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 19 10 november 2025  

spanningen zichtbaar mochten worden. Soms was er ontroering, soms humor, soms 

discussie. Juist in die veelstemmigheid liet erfgoed zich zien zoals het is: levend, 

veranderlijk en relationeel. 

Naast de groepsgesprekken waren er momenten waarin erfgoed zich niet alleen in 

woorden liet vangen, maar vooral in daden. Ik bezocht een Javaans-Surinaamse 

gamelan- en dansvoorstelling in maart, Hindostaanse dans- en muziek demonstratie 

in augustus, en een filmvertoning over culinair erfgoed, voor en door de Chinees-

Indonesische gemeenschap. 

4. Wederkerigheid en vertrouwen 

Een belangrijke pijler in dit proces was wederkerigheid. Na afloop van elk gesprek 

maakte ik uitgebreide verslagen, die via de partners teruggekoppeld werden aan de 

deelnemers. Hun feedback werd verwerkt voordat de gegevens verder werden 

geanalyseerd. Dit maakte het proces transparant en gaf de partners en deelnemers 

de mogelijkheid invloed uit te oefenen op hoe hun woorden werden vastgelegd. Die 

terugkoppeling versterkte het vertrouwen. Het liet zien dat dit onderzoek niet alleen 

ging om nemen (het verzamelen van data) maar ook om teruggeven: erkenning, 

zichtbaarheid en zeggenschap. Daarmee kreeg “samen ontdekken” een concrete 

ethiek: het ging niet alleen om mijn leerproces, maar ook om wat de 

gemeenschappen eraan hadden.  

5. Op zoek in de diaspora 

Tijdens de gesprekken kwam bij elke groep de diaspora nadrukkelijk in beeld. De 

deelnemers deelden hun kennis over waar hun erfgoed in de diaspora oorspronkelijk 

vandaan kwam, hoe het via Suriname of Indonesië naar Nederland was gereisd en 

hoe het vandaag de dag verbonden is met verwante gemeenschappen elders. Dit 

leidde tot een zoektocht naar stemmen buiten Nederland: gesprekspartners uit de 

bredere diaspora die meer konden vertellen over de ontwikkeling van dit erfgoed in 

transnationaal perspectief. Zo bracht de verkenning van levend erfgoed mij ook 

buiten de landsgrenzen, naar experts en gemeenschapsvertegenwoordigers in 

andere delen van de wereld. 

In de loop van 2025 voerde ik drie online gesprekkenreeksen met deskundigen uit de 

Chinees-Indonesische, Javaanse en Hindostaanse (Girmitya) diaspora. Deze 

gesprekken boden niet alleen kennis, maar ook nieuwe perspectieven: ze lieten zien 

hoe erfgoed zich ontwikkelt wanneer mensen, betekenissen en herinneringen zich 

over continenten verplaatsen. De eerste reeks vond plaats in juni 2025, tijdens het 

seminar Chinese-Indonesian Food Culture and Heritage. Hier spraken dr. Amorisa 

Wiratri, prof. Lilawati Kurnia en prof. Johannes Widodo over de verwevenheid van 

cultuur, migratie en culinaire tradities. Zij toonden hoe de Chinees-Indonesische 

keuken geen verzameling recepten is, maar een levend archief van migratie, 

aanpassing en vernieuwing.  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 20 10 november 2025  

In september 2025 volgde het seminar Javanese Cultural Heritage and Identity in the 

Diaspora, met bijdragen van prof. Sahid Teguh Widodo, dr. Dewi Cahya Ambarwati en 

dr. Arifah Arum Candra Hayuningsih. Hun verhalen maakten duidelijk dat het 

Javaanse erfgoed in de diaspora voortleeft in handelingen en gebruiken in taal, 

ritueel, muziek en dans. De laatste reeks vond plaats in oktober 2025 tijdens het 

seminar Cultural Heritage and Identity in the Girmitya Diaspora. Hier spraken prof. Peter 

Manuel, dr. Vishnu Bisram, dr. Chatradari Devroop en Ari Gautier over het erfgoed 

van nazaten van Indiase contractarbeidersgemeenschappen in het Caribisch gebied, 

Zuid-Afrika, de Indische Oceaan, Mauritius, Réunion, de Verenigde Staten en 

Frankrijk. 

Wat opviel, was dat de uitwisseling niet eenzijdig verliep. De experts genoten 

zichtbaar van het contact met elkaar: zij herkenden gedeelde verhalen, vergelijkbare 

uitdagingen en duidelijke parallellen tussen hun erfgoedpraktijken. Voor velen bood 

het gesprek een moment van hernieuwde reflectie. De digitale omgeving creëerde 

nieuwe vormen van verbinding over grote afstanden, al maakte zij spontane 

publieksinteractie soms lastiger. Toch vormden de drie gesprekken samen een hecht 

netwerk van kennis en wederzijds leren, een diaspora-erfgoedgesprek in zichzelf. 

6. Analyseren als verder ontdekken 

Het verzamelen van verhalen, herinneringen en ervaringen was slechts het begin. 

Minstens zo belangrijk was de vraag: hoe kunnen al die stemmen, indrukken en 

emoties recht worden gedaan in de analyse? Ook hier lag immers een risico op de 

loer: dat de veelkleurigheid van de gesprekken zou worden gereduceerd tot schema’s 

en categorieën. Terwijl erfgoed zich juist laat zien in nuance, verschil en dynamiek. 

Ik koos daarom voor een hybride vorm van thematische analyse: deels inductief, 

deels deductief. Inductief betekende dat ik me liet leiden door wat er in de 

gesprekken steeds terugkeerde – patronen, woorden en metaforen die door 

verschillende deelnemers werden gebruikt. Deductief betekende dat ik daarnaast 

bewust zocht naar verbinding met de concepten die in het theoretisch kader waren 

geschetst, zoals heritage community, ethnogenesis en creolisation. Deze begrippen 

boden een lens, maar mochten nooit een keurslijf worden. De hybride aanpak 

maakte het mogelijk om zowel aansluiting te vinden bij bestaande theorieën als 

ruimte te laten voor nieuwe inzichten die vanuit de praktijk zelf opkwamen (Smith, 

2006; Harrison, 2013). 

Het analyseren zelf was intensief. Ik luisterde de opnames herhaaldelijk terug, 

maakte verslagen en vulde die aan met memo’s waarin ik mijn eigen indrukken en 

twijfels noteerde. Om grip te krijgen op de veelheid aan gegevens gebruikte ik NVivo 

voor de groepsgesprekken en Atlas TI voor de expertpresentaties. Niet als machines 

die antwoorden genereerden, maar als hulpmiddelen om verbanden te leggen: 

woorden clusteren, thema’s markeren en patronen zichtbaar maken die anders 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 21 10 november 2025  

misschien verborgen waren gebleven. Codes groepeerden zich tot grotere thema’s, 

die als rode draden door de gesprekken heen liepen: de rol van herinnering, de 

spanning tussen continuïteit en verandering, de zoektocht naar erkenning. 

In dit proces kwam de rijkdom van de gesprekken opnieuw tot leven. Door passages 

naast elkaar te leggen, zag ik hoe een opmerking van een muzikant resoneerde met 

een herinnering van een kok, of hoe een ritueel beschreven door de ene 

gemeenschap parallellen vertoonde met een verhaal van een andere. Erfgoed bleek 

steeds opnieuw een veld van relaties, waarin betekenissen niet vastlagen, maar 

voortdurend werden heronderhandeld. 

Wat duidelijk werd, is dat analyse in dit project niet ging om afstand nemen, maar 

juist om dichterbij komen. Door zorgvuldig te luisteren, te herlezen en verbanden te 

leggen, ontstond een interpretatie die niet alleen mijn woorden waren, maar gevoed 

door de stemmen van velen. Zo werd ook de analyse een vorm van samen 

ontdekken: een zoektocht waarin erfgoed zich liet zien als iets dat niet vastligt, maar 

telkens opnieuw gebeurt. 

 

1.4. “Experienced” heritage research 

 

Mijn betrokkenheid bij dit project kwam niet uit het niets. Als actieonderzoeker én als 

lid van een postkoloniale gemeenschap had ik al eerder ervaren hoe 

erfgoedonderzoek en persoonlijke geschiedenis in elkaar kunnen grijpen. In deze fase 

van het project verdiepte dat inzicht zich: ik was niet langer alleen onderzoeker, maar 

ook deelnemer. Tijdens de gesprekken luisterde ik niet alleen, maar werd ik ook 

uitgenodigd mijn eigen ervaringen te delen. Deelnemers vroegen niet enkel om 

gehoord te worden, maar wilden ook weten hoe mijn achtergrond mijn blik op 

erfgoed beïnvloedde. Zo ontstond een wederkerige vorm van onderzoek waarin 

kennis en relatie samenvielen. Het onderzoek werd zelf een ontmoetingsruimte, een 

plek waar luisteren, herinneren en leren in elkaar overgingen, zowel in Nederland 

met de erfgoedgemeenschappen als in gesprekken met experts uit de diaspora. 

Vanuit die ervaring groeide wat ik ben gaan noemen experienced heritage research: 

onderzoek dat niet op afstand staat, maar deel uitmaakt van de geleefde 

erfgoedpraktijk zelf. Deze benadering vraagt om een houding van bescheidenheid en 

vertrouwen gebaseerd op het besef dat kennis niet alleen wordt ontsloten door 

wetenschappelijke analyse, maar ook bestaat in de verhalen, rituelen en praktijken 

van de gemeenschappen zelf. Onderzoek wordt dan niet opgevat als een objectieve 

procedure die kennis produceert, maar als een relationeel proces waarin betekenis 

wordt gedeeld en heronderhandeld. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 22 10 november 2025  

Deze werkwijze heeft beperkingen: ze is tijdsintensief, vraagt om voortdurende 

afstemming en levert geen “harde data” op die eenvoudig te vergelijken zijn. Maar 

haar kracht ligt in wat zij zichtbaar maakt: erfgoed als een levende erfenis van 

mensen, op diverse plaatsen en tussen generaties. Vanuit die gedachte wil dit 

onderzoeksproject meer zijn dan een inventarisatie van erfgoedpraktijken. Het 

beoogt bij te dragen aan het herzien van de gehanteerde erfgoedkaders zelf. Door de 

ervaringen van postkoloniale gemeenschappen en diaspora-experts te erkennen als 

volwaardige kennisbronnen, wordt duidelijk dat erfgoed geen neutraal domein is, 

maar een veld waarin betekenis en erkenning voortdurend worden 

heronderhandeld.  

Zo wordt zichtbaar waar bestaande kaders tekortschieten, waar zij opengebroken 

kunnen worden en hoe zij kunnen uitgroeien tot werkelijk inclusieve structuren. 

Uiteindelijk is het doel dat de inzichten uit dit project bijdragen aan een 

erfgoedpraktijk waarin niet één dominant narratief, maar de veelheid aan stemmen, 

geschiedenissen en betekenissen richtinggevend is voor beleid, onderzoek en 

samenwerking.  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 23 10 november 2025  

2. Betekenisgeving en overdracht van erfgoed 
 

In dit hoofdstuk staat de praktijk centraal. Waar het vorige hoofdstuk de 

theoretische en methodologische kaders verkende, laat dit deel zien hoe erfgoed 

leeft binnen postkoloniale gemeenschappen. Op basis van gesprekken met zes 

erfgoedgemeenschappen uit Hindostaans-Surinaams, Javaans-Surinaams en 

Chinees-Indonesisch groepen wordt zichtbaar hoe herinnering, overdracht en 

waardering samen een dynamisch veld vormen waarin erfgoed voortdurend wordt 

gemaakt, gedeeld en heruitgevonden. 

De verhalen laten zien dat erfgoed meer is dan een verzameling tradities of 

objecten. Het is een levend proces waarin gemeenschappen betekenis geven aan 

hun verleden en toekomst, vaak in ‘dialoog’ met verlies, verandering en de 

zoektocht naar erkenning. Binnen dit proces komen thema’s naar voren als 

culturele herinnering, overdracht tussen generaties, en de spanning tussen 

authenticiteit en vernieuwing – telkens vanuit de ervaring van de mensen zelf. 

 

2.1. Culturele herinnering en betekenisgeving 

 

De gesprekken lieten zien dat herinnering de kern vormt van hoe gemeenschappen 

erfgoed beleven. Erfgoed is niet enkel een verzameling objecten of rituelen, maar een 

drager van betekenissen die voortdurend verschuiven. Die betekenissen zijn 

meervoudig, emotioneel geladen en afhankelijk van context: wat voor de één troost 

biedt, kan voor de ander juist pijn oproepen. Herinnering blijkt zo een levend proces 

waarin verleden, heden en toekomst voortdurend met elkaar in gesprek zijn. 

Erfgoed als betekenisdrager 

Erfgoed krijgt betekenis doordat het herinneringen activeert en ervaringen 

belichaamt. Die herinneringen zijn nooit een objectieve reconstructie van het 

verleden, maar selectief, emotioneel en contextgebonden. Een lied, ritueel of geur 

kan uiteenlopende associaties oproepen: migratie, verlies, onrecht, maar ook 

familiebanden, trots of geborgenheid. Wat het oproept, verschilt vaak per generatie. 

Voor sommigen staat een symbool voor gemis, voor anderen juist voor kracht en 

verbinding. Zo wordt erfgoed niet bewaard, maar telkens opnieuw gemaakt. 

Meervoudige betekenissen en veranderende contexten 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 24 10 november 2025  

Dezelfde erfgoeduiting kan op verschillende momenten een andere betekenis krijgen, 

zo bleek uit de gesprekken. Een dans kan herinneren aan koloniale overheersing, 

maar tegelijk symbool staan voor culturele trots. Migratie en generatieverschillen 

herschikken betekenissen voortdurend. Praktijken die in het land van herkomst 

vanzelfsprekend waren, krijgen in Nederland vaak een bewuster en symbolischer 

karakter. Ze worden heruitgevonden als referentiepunt, een manier om houvast te 

vinden in een veranderende omgeving. Erfgoed fungeert zo niet als vast anker, maar 

als flexibel richtpunt. 

Heruitvinding van traditie en authenticiteit 

Deelnemers beschreven hoe tradities worden aangepast, symbolen hergebruikt en 

rituelen opnieuw vormgegeven. Zulke veranderingen worden zelden als verlies 

ervaren, maar juist als een vorm van continuïteit: erfgoed dat meebeweegt met de 

tijd. Tegelijk bestaan er binnen gemeenschappen verschillende ideeën over wat 

‘authentiek’ is. Waar sommigen trouw willen blijven aan een oorspronkelijke vorm, 

benadrukken anderen de noodzaak van vernieuwing. Authenticiteit blijkt in de 

praktijk geen tegenstelling tussen behoud en verandering, maar een proces van 

creatieve onderhandeling.  

Stilte-erfgoed, verlies en gemis 

Naast zichtbare vormen van overdracht kwam ook een subtieler aspect naar voren: 

stilte. Velen vertelden dat oudere generaties zwegen over vertrek, verdriet of trauma. 

De nadruk lag op werken, vooruitgaan, niet te veel terugkijken. Deze stilte kan zelf als 

erfgoed worden gezien – een houding die generaties doordraagt. Ze beïnvloedt welke 

verhalen verteld kunnen worden en welke verdwijnen, en vormt zo een onzichtbare 

maar krachtige erfenis. Dat zwijgen had niet alleen persoonlijke, maar ook structurele 

oorzaken: religieuze druk, koloniale hiërarchieën of assimilatie. Hierdoor verdwenen 

praktijken als gamelan of Janur-vlechtkunst uit zicht, en bleef Chinees-Indonesisch 

erfgoed lang onzichtbaar. Jongere generaties ervaren daardoor vaak een gevoel van 

gemis en proberen de stilte te doorbreken – een daad van culturele herovering die 

erfgoed opnieuw tot leven brengt en eigenaarschap herstelt. 

Deze bevindingen maken duidelijk dat betekenisgeving binnen postkoloniale 

erfgoedpraktijken geen vaststaand gegeven is, maar een voortdurend, soms pijnlijk 

proces. Erfgoed fungeert als sociale ruimte waarin herinnering, emotie en identiteit 

samenkomen. Binnen die ruimte zoeken gemeenschappen naar erkenning, 

aansluiting en eigenaarschap. Erfgoed is zo niet alleen een spiegel van het verleden, 

maar ook een middel om richting te geven aan de toekomst. 

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 25 10 november 2025  

2.2. Overdracht van erfgoed 

 

Naast betekenisgeving stond in de gesprekken de vraag centraal hoe erfgoed binnen 

de postkoloniale groepen wordt doorgegeven. Overdracht bleek geen 

vanzelfsprekend proces, maar een voortdurend zoeken naar manieren om kennis, 

rituelen en waarden levend te houden. Soms gebeurt dit impliciet in families, soms 

expliciet via scholen, gemeenschapscentra of diaspora-netwerken. Hieronder volgt 

hoe gemeenschappen hun erfgoed delen tussen generaties, welke rol lichamelijke 

ervaring daarbij speelt, en hoe nieuwe Naast betekenisgeving stond in de gesprekken 

de vraag centraal hoe erfgoed wordt doorgegeven. Overdracht bleek geen 

vanzelfsprekend proces, maar een voortdurend zoeken naar manieren om kennis, 

rituelen en waarden levend te houden. Dat gebeurt binnen families en 

gemeenschappen, maar ook via scholen, centra, religieuze verbanden en digitale 

netwerken. Erfgoed leeft niet alleen in verhalen of objecten, maar in de handelingen, 

relaties en lichamen van mensen. 

Overdracht via familie en gemeenschap 

Veel erfgoed wordt binnen families en gemeenschapsbijeenkomsten doorgegeven, 

vaak impliciet en informeel. Deelnemers beschreven hoe kennis over rituelen, muziek 

of dans werd aangeleerd door observatie, imitatie en deelname aan gezins- of 

gemeenschapsactiviteiten. Ouderen spelen hierin een sleutelrol, maar ook jongeren 

dragen bij door vragen te stellen en zo “slapende” kennis opnieuw te activeren. Deze 

intergenerationele overdracht werd omschreven als kwetsbaar, maar tegelijk als bron 

van emotionele verbinding en culturele trots. 

Leren door doen: belichaamde kennis 

Een opvallend kenmerk van overdracht binnen deze gemeenschappen is dat veel 

kennis via het lichaam wordt overgedragen. Dansen worden geleerd tijdens feesten, 

muziek door samenspel met een meester of tijdens religieuze bijeenkomsten. Dit 

zogeheten embodied heritage is moeilijk in woorden te vangen: het wordt 

doorgegeven via ritme, beweging en ervaring. Jongeren leren door mee te doen, 

zonder formele uitleg. Zo blijft erfgoed niet alleen cognitieve kennis, maar ook 

lichamelijke ervaring – iets wat nabijheid, tijd en herhaling vereist. 

De rol van instellingen en leermeesters 

Naast families spelen ook gemeenschapsinstellingen, dansscholen en religieuze 

groepen een cruciale rol. Docenten, dansmeesters of spirituele leiders fungeren niet 

alleen als leraren, maar ook als culturele dragers. Zij combineren overdracht van 

techniek met overdracht van waarden, en scheppen ruimte voor vernieuwing binnen 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 26 10 november 2025  

traditie. Verschillende deelnemers benadrukten dat juist zulke leermeesters 

verandering mogelijk maakten – bijvoorbeeld door vrouwen toe te laten tot praktijken 

die eerder als mannelijk golden, zoals deelname aan gamelanensembles of 

dansoptredens in de publieke ruimte. Daardoor kreeg ook de gemeenschap zelf 

ruimte om mee te bewegen en veranderende rollen te accepteren. 

Overdracht van waarden en betekenis 

Erfgoed draagt meer over dan technieken of rituelen: het omvat ook waarden, sociale 

codes en wereldbeelden. Liederen bevatten boodschappen van verzet of 

verbondenheid, dansen drukken emoties uit van rouw of vreugde, gerechten dragen 

familiegeschiedenissen. Ook foto’s, verhalen en geluidsopnamen functioneren als 

dragers van herinnering, die mensen verbinden over generaties heen. Deze 

overdracht van waarden vindt vaak impliciet plaats – vervlochten met ervaring en 

emotie, eerder gevoeld dan uitgelegd. 

Diaspora-overdrachten en transnationale verbindingen 

Uniek aan postkoloniale erfgoedpraktijken is hun diaspora karakter. Deelnemers 

vertelden hoe kennis en inspiratie zich over grenzen heen bewegen: via familie in 

Suriname of Indonesië, professionele contacten in India, Fiji, Zuid-Afrika of Mauritius, 

of via digitale platforms. Binnen deze netwerken vindt voortdurende uitwisseling 

plaats – niet alleen om kennis te bewaren, maar ook om betekenis te vernieuwen. 

Erfgoed blijkt daarmee niet gebonden aan één land of canon, maar aan een web van 

relaties waarin herinnering, migratie en toekomst met elkaar verbonden blijven. 

Breuklijnen en kwetsbaarheid 

Tegelijkertijd werd in alle gesprekken gewezen op de kwetsbaarheid van deze 

overdrachtsprocessen. Veel kennis berust op enkele individuen en dreigt verloren te 

gaan door migratie, vergrijzing en veranderende leefvormen. Dansvormen 

verdwijnen, muziekpraktijken verarmen, talen raken in onbruik. Vooral taalverlies 

werd herhaaldelijk genoemd als breuklijn: wanneer verhalen en liederen niet meer 

verstaan worden, valt een deel van de culturele continuïteit weg. Deelnemers spraken 

van een “race tegen de klok”, waarin het vastleggen en delen van kennis urgent is. 

Daarbij klinkt ook kritiek: dat erfgoedinstellingen en beleid nog te weinig structurele 

ondersteuning bieden. Toch zoeken gemeenschappen naar eigen oplossingen – door 

samen te documenteren, op te nemen en les te geven – waarmee ze hun erfgoed 

veerkrachtig levend houden, ondanks beperkte middelen. 

 

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 27 10 november 2025  

2.3. Authenticiteit, symboliek en waarden 

 

In de gesprekken over erfgoed kwamen telkens vragen naar voren over authenticiteit, 

symboliek en waarden. Wat is nog ‘echt’? Wat mag veranderen? En welke 

betekenissen worden aan objecten, rituelen of symbolen toegekend? Deelnemers 

lieten zien dat authenticiteit geen vaststaand gegeven is, maar een voortdurend 

proces van onderhandeling en herinterpretatie. In hun verhalen kwam naar voren 

hoe symbolen identiteit vormgeven, hoe tradities zich aanpassen aan nieuwe 

contexten en hoe erfgoed emotionele, spirituele en maatschappelijke waarden 

draagt. 

Symbolische markers en culturele zelfdefinitie 

Erfgoed bleek vaak nauw verbonden met visuele en materiële symbolen die 

collectieve identiteit uitdrukken. Kledingstukken, rituelen, kleuren en objecten 

functioneren niet enkel als versiering, maar als dragers van betekenis die herkomst 

en verbondenheid zichtbaar maken. Ze dienen zowel als intern herkenningspunt als 

externe markering van verschil in een samenleving waarin zulke markers vaak 

onzichtbaar blijven. Zelfs nieuwe tradities roepen de vraag op welke symbolen erbij 

horen. Zo vertelde een deelnemer dat een van oorsprong Hindostaans volksdans 

steeds meer een podiumdans werd en dat daarbij opnieuw moest worden nagedacht 

over de passende kleding. 

Ook taal kwam veelvuldig ter sprake. Veranderende accenten en leenwoorden uit het 

Nederlands leiden ertoe dat woorden in liederen of rituelen verschuiven van 

betekenis. Zo wordt taal zelf een teken van transformatie: een herinnering aan de 

voortdurende aanpassing van cultuur in migratiecontexten. Binnen de Chinees-

Indonesische gemeenschap kregen tastbare objecten, zoals namenboeken, sieraden 

of een receptenboekje, een vergelijkbare functie. Zulke voorwerpen fungeerden als 

bewaarplaats van familiegeschiedenis: ze vertellen niet alleen wat er werd gemaakt of 

gedragen, maar ook de reis van (groot)ouders, hun schepen, woonplaatsen en 

contexten van migratie. 

Authenticiteit en heruitvinding van traditie 

Voor veel gemeenschappen is erfgoed onlosmakelijk verbonden met een gevoel van 

uniciteit. Hun praktijken zijn verwant aan tradities uit de landen van herkomst, maar 

dragen sporen van migratie, koloniale geschiedenis en lokale aanpassing. Zo 

weerklinken de ervaringen van contractarbeid in de teksten van de baithak gana-

liederen, en ontstonden in Suriname unieke vormen van Javaanse gamelan doordat 

de oorspronkelijke materialen niet beschikbaar waren. Evenzo ontwikkelde de 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 28 10 november 2025  

Chinees-Indonesische keuken zich uit noodzaak en creativiteit tot een hybride culinair 

erfgoed. 

In dit licht werd ‘authenticiteit’ een onderwerp van discussie. Voor sommigen 

betekende authenticiteit trouw blijven aan de oorspronkelijke vormen; voor anderen 

stond het juist voor de vrijheid om te vernieuwen. Jongere generaties experimenteren 

met dans, muziek en rituelen, combineren traditionele stijlen met moderne invloeden 

en herdefiniëren zo wat erfgoed betekent. Een deelnemer vroeg: als er geen 

mannelijke dansers meer zijn, waarom zouden vrouwen de mannendans niet mogen 

uitvoeren? Evenzo vroegen vrouwelijke gamelanspelers zich af waarom zij niet 

konden deelnemen aan een praktijk die ooit exclusief mannelijk was. Authenticiteit 

wordt zo geen kwestie van vasthouden, maar van heruitvinden en het vinden van een 

balans tussen continuïteit en verandering die betekenisvol blijft in het heden. 

Meervoudige waarden van erfgoed 

Postkoloniale erfgoedpraktijken dragen zelden slechts één betekenis; ze verenigen 

emotionele, spirituele en educatieve dimensies. Erfgoed roept gevoelens van verlies, 

nostalgie en verbondenheid op. Gesprekken over muziek of dans leidden vaak tot 

herinneringen aan familie: aan vaders die kookten, grootmoeders die kleding naaiden 

voor een dansoptreden, grootvaders die palmbladeren vlochten met hun 

kleinkinderen. Zulke herinneringen maakten erfgoed tastbaar en emotioneel geladen. 

Daarnaast werd erfgoed beleefd als iets spiritueels: rituelen en muziek boden 

toegang tot een hogere orde of kosmische harmonie. Dans kon een vorm van 

bezieling zijn; het vlechten van bladeren vereiste geestelijke reiniging; de klanken van 

de gamelan brachten deelnemers in een meditatieve staat. Tegelijk werd erfgoed ook 

als educatief gezien: het droeg kennis over geschiedenis, genderverhoudingen en 

koloniale machtsstructuren over. Door die verhalen te delen, ontstond meer inzicht in 

de eigen positie binnen de bredere diaspora – en in de manieren waarop verleden en 

heden elkaar blijven beïnvloeden. 

Culturele trots en expressie 

Tot slot fungeert erfgoed als bron van zichtbaarheid en trots. Het voortzetten van 

tradities – in dans, muziek, koken of rituelen – werd ervaren als een daad van 

veerkracht en aanwezigheid. In een samenleving waarin postkoloniale culturen lang 

zijn gemarginaliseerd, betekent optreden, koken of exposeren in de publieke ruimte 

meer dan culturele activiteit: het is een vorm van erkenning. Een Chinees-

Indonesische deelnemer vertelde hoe het dragen van een Chinese naam, ooit bron 

van schaamte toen ze opgroeide in Nederland, nu een teken van trots is geworden. 

De naam wordt soms fonetisch verhaspeld of in Nederlandse letters geschreven, 

maar juist dat hybride karakter maakt het tot levend erfgoed. Erfgoed is zo niet alleen 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 29 10 november 2025  

herinnering aan het verleden, maar ook een vorm van culturele zelfdefinitie in het 

heden. 

 

2.4. Wat we nu weten 

 

De bevindingen in dit hoofdstuk maken duidelijk dat erfgoed binnen postkoloniale 

gemeenschappen een levende erfenis is. Erfgoed bestaat niet alleen uit objecten of 

tradities, maar uit handelingen, herinneringen en relaties waarin betekenis steeds 

opnieuw wordt gevormd. In die dynamiek spelen ook stilte, verlies en heruitvinding 

een rol: ze tonen zowel de kwetsbaarheid als de veerkracht van gemeenschappen die 

hun erfgoed actief blijven doorgeven en vernieuwen. 

Wat zichtbaar wordt, is dat postkoloniale erfgoedpraktijken het erfgoedbegrip 

verbreden. Ze laten zien dat authenticiteit veranderlijk is, dat overdracht vaak 

informeel en belichaamd plaatsvindt, en dat erfgoed niet enkel verleden bewaart, 

maar toekomst creëert. Deze inzichten vormen de basis voor de verdere analyse in 

de volgende hoofdstukken, waarin wordt onderzocht hoe deze praktijken richting 

kunnen geven aan een meerstemmig en inclusief erfgoedbeleid. 

  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 30 10 november 2025  

3. Institutionele erkenning en maatschappelijke 
positionering  

 

De gesprekken met de erfgoedgemeenschappen maakten duidelijk dat de omgang 

met beleid en instellingen vaak een van de grootste uitdagingen vormt. Waar 

erfgoedpraktijken binnen de gemeenschappen levendig zijn, blijkt de aansluiting 

bij erfgoedbeleid, subsidies en instellingen moeilijk. Deelnemers vertelden over 

beperkte erkenning, bureaucratische drempels en het ontbreken van structurele 

samenwerking. Ook waar erkenning wel bestaat, blijft die vaak tijdelijk of 

symbolisch. In dit hoofdstuk komt naar voren hoe deze ervaringen zich uiten in 

drie samenhangende thema’s: de relatie met overheid en beleid, de moeizame 

institutionalisering van migratie-erfgoed en de behoeften die gemeenschappen 

zelf formuleren om hun erfgoed duurzaam te kunnen voortzetten. 

 

3.1. Ervaringen met overheid en beleid 

 

De overheid en erfgoedinstellingen spelen volgens de deelnemers een cruciale rol in 

het zichtbaar maken en ondersteunen van hun erfgoed. Toch vertelden zij dat hun 

praktijken zelden worden erkend als volwaardige vormen van erfgoed. Hindostaans-

Surinaamse dans en muziek, Javaans-Surinaamse gamelan, Javaans-Surinaamse 

rituelen en Chinees-Indonesisch culinair erfgoed worden in de publieke ruimte vaak 

afgedaan als folklore of exotisch spektakel, maar ook niet ‘echt’ Indiaas, Javaans of 

Chinees. Zij ervaren deelnemers een voortdurende concurrentie van het erfgoed uit 

de oorspronkelijke landen van herkomst. Binnen musea en culturele instellingen 

krijgen bijvoorbeeld Indonesische gamelanensembles vaker een podium dan de 

Surinaams-Javaanse variant, en worden Indiase klassieke dans- en 

muziekgezelschappen eerder uitgenodigd dan Hindostaans-Surinaamse groepen die 

in Nederland aanwezig zijn. Ook in exposities over Indonesië of Nederlands-Indië 

blijft het Chinees-Indonesische perspectief grotendeels onzichtbaar. Voor veel 

deelnemers voelt dit als structurele uitsluiting: hun erfgoed telt niet mee in het 

(post)koloniale verhaal en in de Nederlandse culturele canon. 

Naast dit gebrek aan erkenning bestaan ook praktische obstakels in de 

samenwerking met instellingen. Toegang tot subsidies werd omschreven als 

bureaucratisch en ontmoedigend. Criteria zoals de eis om rechtspersoon te zijn, 

sluiten slecht aan bij de kleinschalige, vaak vrijwillige organisatievormen waarin 

erfgoed wordt gedragen. Voor veel gemeenschappen is dit al voldoende reden om af 

te zien van subsidieaanvragen. Ook de verplichting tot samenwerking met erkende 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 31 10 november 2025  

instellingen vormt een belemmering. Hoewel gemeenschappen vaak samenwerken 

met musici, docenten of kunstenaars binnen hun eigen diaspora, worden deze 

internationale netwerken doorgaans niet erkend door Nederlandse fondsen. Scholen 

en culturele instellingen hebben bovendien vaak al vaste partners, waardoor het 

moeilijk is om ertussen te komen. 

Wanneer er wel financiering wordt verkregen, is die meestal incidenteel en tijdelijk, 

zonder perspectief op continuïteit. Hierdoor blijven waardevolle initiatieven 

kleinschalig en afhankelijk van individuele inzet. Sommige gemeenschappen 

proberen hun activiteiten te bekostigen via contributies of betaalde lessen, maar dat 

leidt tot internalisering van kosten en soms tot commercialisering. Anderen dragen 

de kosten persoonlijk, bijvoorbeeld voor kleding, instrumenten of tentoonstellingen. 

Verschillende deelnemers gaven aan dat instellingen hen vaak slechts benaderen 

voor eenmalige projecten of festivals. “We mogen één keer per jaar komen en daarna 

horen we niets meer,” aldus een deelnemer. Het verlangen dat hieruit spreekt is 

duidelijk: niet slechts symbolische zichtbaarheid, maar structurele samenwerking 

waarin gemeenschappen mede bepalen hoe hun erfgoed wordt gepresenteerd en 

gewaardeerd. 

De roep om structurele erkenning gaat verder dan samenwerking alleen. Deelnemers 

benadrukten het belang van zichtbaarheid in musea, onderwijs en erfgoedregisters. 

Zonder institutionele verankering blijft hun erfgoed kwetsbaar voor marginalisering 

en vergetelheid. Tegelijk wezen velen op ongelijkheid in aandacht: de Indische en, in 

toenemende mate, de Afro-Surinaamse gemeenschap krijgen meer publieke 

zichtbaarheid, terwijl Hindostaanse, Javaans-Surinaamse en Chinees-Indonesische 

groepen grotendeels buiten beeld blijven. Dit verschil roept gevoelens van 

ongelijkwaardigheid op: het idee niet volwaardig Surinaams, Indonesisch of 

Nederlands te worden gezien. Binnen de Chinees-Indonesische gemeenschap werd 

dit verschil bovendien verschillend geïnterpreteerd. Jongere leden legden de nadruk 

op machtsverhoudingen in de manier waarop koloniale geschiedenissen worden 

verteld, terwijl ouderen wezen op de prioriteiten van de eerste generatie, die vooral 

gericht was op economische vooruitgang en sociale zekerheid. 

Tot slot kwam in meerdere gesprekken naar voren dat het aanvragen van subsidies 

zelf een aanzienlijke barrière vormt. Veel gemeenschappen weten niet goed hoe het 

proces werkt of beschikken niet over de vaardigheden om complexe aanvragen te 

schrijven. De voortdurende herhaling van administratieve procedures leidt tot 

frustratie en ontmoediging. Binnen de Hindostaanse muziekgemeenschap werd dit 

scherp verwoord: het telkens opnieuw schrijven van dossiers vergt niet alleen tijd, 

maar tast ook het gevoel van waardering aan. Gemeenschappen willen graag 

bijdragen aan het erfgoedveld, maar missen de middelen, kennis en ondersteuning 

om dat op gelijke voet te doen. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 32 10 november 2025  

 

3.2. Erkenning en positionering 

 

Waar erkenning door erfgoedinstellingen al moeizaam wordt ervaren, blijkt de 

daadwerkelijke institutionalisering van migratie-erfgoed nog problematischer. 

Praktijken zoals baithak gana of de volksdansen bestaan in Nederland, maar zijn niet 

duurzaam opgenomen in officiële erfgoedkaders. De Surinaams-Javaanse gamelan en 

de Chinees-Indische culinaire keuken staan weliswaar geregistreerd bij het 

Kenniscentrum Immaterieel Erfgoed Nederland, maar opvallend genoeg wisten de 

deelnemers te vertellen dat veel gemeenschapsleden dit vaak niet weten. Dit maakte 

ook iets anders zichtbaar: opname in een register kan erkenning symboliseren, maar 

garandeert nog geen verbinding met de gemeenschap zelf. Dit laat zien dat er een 

van afstand is tussen formele registratie en de geleefde werkelijkheid van 

erfgoedpraktijken. 

Daarnaast ontbreken de randvoorwaarden voor duurzame verankering. 

Sleutelfiguren die jarenlang kennis droegen over muziek, dans, familierituelen en 

kookkunst, zijn overleden zonder dat hun kennis is vastgelegd. Vooral binnen 

performatieve erfgoedvormen, zoals muziek en dans, speelt het tekort aan 

oefenruimtes en educatieve voorzieningen een grote rol. Voor culinair erfgoed komen 

daar praktische beperkingen bij, zoals het ontbreken van specifieke ingrediënten of 

materialen. Binnen de Javaans-Surinaamse gemeenschap vormt het tekort aan verse 

palmbladeren voor Janur-vlechtkunst een bekend probleem; import is kostbaar en 

daardoor vaak onhaalbaar. Zulke beperkingen maken duidelijk dat het behoud van 

immaterieel erfgoed niet alleen afhangt van erkenning, maar ook van toegang tot 

fysieke, economische en educatieve infrastructuren. 

Institutionalisering vraagt daarom om meer dan symbolische waardering. Het vereist 

een langetermijnvisie waarin erfgoedgemeenschappen kunnen rekenen op 

structurele samenwerking, kennisdeling en financiële continuïteit. Alleen wanneer 

beleid rekening houdt met de specifieke werkvormen, materialen en netwerken van 

postkoloniale gemeenschappen, kan hun erfgoed duurzaam worden ingebed. Dat 

betekent ook het ontwikkelen van ondersteunende infrastructuren: plekken om te 

oefenen, leren, documenteren en distribueren – in Nederland én in transnationale 

verbinding met de bredere diaspora. 

 

3.3. Behoefte van gemeenschappen 

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 33 10 november 2025  

De gesprekken maakten duidelijk dat gemeenschappen scherp voor ogen hebben 

wat zij nodig hebben om hun erfgoed te behouden en versterken. Bovenaan stond de 

wens tot documentatie en archivering. Veel liederen, stijlen en rituelen bestaan 

vooral in de hoofden van ouderen en verdwijnen wanneer meesters overlijden. 

Deelnemers pleitten daarom voor opnames, publicaties en digitale platforms om 

kennis vast te leggen en toegankelijk te maken voor toekomstige generaties. 

Documentatie werd niet alleen gezien als een vorm van behoud, maar ook als 

erkenning: wat wordt vastgelegd, telt mee. 

Daarnaast werd een groot tekort aan fysieke infrastructuur genoemd. 

Gemeenschappen missen ruimtes om te oefenen, uit te voeren en samen te komen. 

Verschillende deelnemers benadrukten dat gemeentelijke steun essentieel is om 

zulke plekken duurzaam mogelijk te maken. Zonder een vaste basis blijven 

erfgoedpraktijken kwetsbaar en versnipperd. Ook op educatief vlak werden duidelijke 

wensen uitgesproken. Jongeren weten vaak weinig over hun erfgoed, en er is 

behoefte aan educatieve trajecten waarin erfgoed structureel wordt opgenomen: 

muziekscholen, mentorschappen, digitale leerlijnen en zelfs de integratie van 

gamelan in het conservatorium. Educatie werd niet alleen gezien als overdracht 

binnen de gemeenschap, maar ook als middel om maatschappelijke erkenning buiten 

de gemeenschap te vergroten. 

Tot slot klonk de roep om betere coördinatie en ondersteuning. Veel groepen missen 

netwerken en middelen om zelfstandig projecten op te zetten of subsidies aan te 

vragen. Een koepelorganisatie of intermediair die praktische begeleiding biedt bij 

aanvragen, communicatie en samenwerking zou veel druk wegnemen. Dat er 

dergelijke loketten bestaan weten enkelen wel, maar de drempel wordt groot 

ervaren. De deelnemers benadrukten dat hun motivatie groot is, maar dat zonder 

toegang tot infrastructuur en middelen de mogelijkheden beperkt blijven. Hun 

wensen richtten zich niet alleen op overheid en culturele instellingen, maar ook op de 

gemeenschap zelf. Erkenning en versterking van erfgoed kunnen volgens hen alleen 

duurzaam plaatsvinden wanneer beide partijen samenwerken op basis van 

gelijkwaardigheid en wederzijds vertrouwen. 

 

3.4. Wat we nu weten 

 

Wat uit dit hoofdstuk naar voren komt, is de spanning tussen de vitaliteit van erfgoed 

binnen gemeenschappen, en de bureaucratie en uitsluiting van de institutionele 

wereld. Postkoloniale gemeenschappen willen hun erfgoed levend houden en 

doorgeven, maar lopen telkens vast op structuren die niet aansluiten bij hun realiteit. 

Beleid, subsidies en instellingen vragen om organisatievormen en legitimaties die 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 34 10 november 2025  

haaks staan op de informele, dynamische, relationele en transnationale aard van hun 

praktijken. 

Toch klinkt er niet alleen kritiek, maar ook een duidelijke roep om gelijkwaardige 

samenwerking. Gemeenschappen willen partner zijn, geen incidenteel decor. Ze 

vragen om erkenning van hun geschiedenissen en om structurele investeringen in 

educatie, documentatie, fysieke ruimte en netwerkvorming. Daarbij wordt zichtbaar 

dat niet alle groepen in gelijke mate gehoord worden: sommige hebben al meer 

institutionele ruimte verworven, terwijl anderen grotendeels buiten beeld blijven. 

De inclusie vraagt daarom om meer dan symbolische gebaren. Zij vergt structurele 

verandering van beleid, flexibilisering van criteria en het serieus nemen van de 

perspectieven en praktijken van de gemeenschappen zelf. Alleen dan kan 

erfgoedbeleid aansluiten bij de pluriforme werkelijkheid van de Nederlandse 

samenleving. 

 

  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 35 10 november 2025  

4. Transnationale dynamiek binnen lokale 
erfgoedgemeenschappen 

 

Uit de voorgaande hoofdstukken is duidelijk geworden dat postkoloniaal erfgoed 

kon blijven voortleven doordat het meebewoog met de gemeenschappen die het 

dragen, met de spanning tussen verleden en heden en tussen het land van 

herkomst en het nieuwe thuisland. Daarbij bleek dat erfgoed niet iets is dat 

vaststaat, maar iets dat telkens opnieuw wordt ingevuld, aangepast en 

doorgegeven.  

De gesprekken maken dat ook voelbaar. Het erfgoed beweegt zich tussen landen 

en generaties, tussen tastbare objecten en verhalen en tussen behoud en 

vernieuwing. Sommige tradities zijn verdwenen, betekenissen verschoven en 

nieuwe vormen van expressie zijn zichtbaar geworden. Erfgoed is geen dode of 

passieve erfenis, maar ontstaat als het ware telkens als resultaat van 

onderhandelingen en creatieve aanpassingen.  

In dit hoofdstuk komen vier grote lijnen naar voren die dit proces nog meer 

zichtbaar maken: de rol van transnationale verbindingen, de dynamiek van 

culturele vermenging, de invloed van digitalisering en de betekenis van erfgoed als 

beleving en expressie. Samen tonen ze hoe erfgoed binnen postkoloniale 

gemeenschappen functioneert als een levend veld: geworteld in herinnering, 

gevoed door verandering, en voortdurend in beweging richting nieuwe 

betekenissen. 

 

4.1. Transnationale banden  

 

Een eerste belangrijk kenmerk van het erfgoed van de postkoloniale groepen is dat 

het bijna altijd een transnationaal karakter draagt. Het is zelden uitsluitend gebonden 

aan één natiestaat, maar ontstaat juist door migratiegeschiedenissen en diaspora-

ervaringen. De ervaringen en verhalen die in de gesprekken naar voren kwamen, 

onderstrepen dat erfgoed zich ontwikkelt in een web van verbindingen tussen 

herkomstlanden, postkoloniale diaspora-gemeenschappen en ontvangende 

samenlevingen. 

De migratiegeschiedenissen van deze erfgoedgemeenschappen zijn gelaagd. Families 

hebben meerdere migratiefases doorgemaakt – van China naar Indonesië, van 

Indonesië naar Suriname, en van daaruit naar Nederland. Erfgoed past zich in die 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 36 10 november 2025  

beweging telkens aan: zo veranderde de gamelan in Suriname van hofmuziek naar 

plantagemuziek, met ritmes die werden beïnvloed door lokale stijlen en aangepaste 

instrumenten. Deze aanpassingen worden niet als verlies ervaren, maar juist als bron 

van trots – bewijs dat de gemeenschap en haar erfgoed veerkrachtig en vernieuwend 

zijn, terwijl zij tegelijkertijd de band met hun herkomst levend houden. 

Deelnemers beschreven hoe hun erfgoedpraktijken diep verbonden blijven met 

landen van herkomst, zoals Indonesië, India en China. Binnen deze verbindingen 

spelen transnationale netwerken een grote rol. In de gesprekken over de 

Hindostaanse gemeenschap werd duidelijk dat naast Suriname ook bredere 

transnationale netwerken belangrijk zijn in de muzikale uitwisseling van muziek, 

instrumenten en kleding. Contacten met muziekgemeenschappen in Trinidad, 

Mauritius of Fiji worden actief onderhouden – soms via familiebanden, soms via 

digitale media of culturele uitwisseling tijdens evenementen zoals 

immigratieherdenkingen of religieuze vieringen als Divali.  

Ook de Javaans-Surinaamse gamelan-erfgoedgemeenschap vertelde dat er, naast 

samenwerking tussen Surinaamse gamelanverenigingen in Nederland, contacten 

bestaan met organisaties in Suriname en op Java. Er wordt gereisd, kennis 

uitgewisseld en producten meegenomen voor voorstellingen. Binnen de Chinees-

Indonesische gemeenschap werden geen structurele samenwerkingen genoemd, 

maar individuele initiatieven om roots op te zoeken in Indonesië en China dienden als 

inspiratie voor verdere culturele ontwikkeling in Nederland, bijvoorbeeld in het 

kunstenaarschap of de kookkunst. 

Taal fungeert eveneens als belangrijke transnationale drager. Veel deelnemers 

spraken hun oorspronkelijke taal niet meer, maar gebruikten fragmenten, liederen of 

woorden die in families bleven circuleren. Voor de één was dat Javaans, voor de 

ander Sarnami of Bahasa Indonesia. Deze talige fragmenten functioneren als 

emotionele bruggen naar een groter verleden. Digitale media versterken dit 

transnationale karakter verder. Muziek, recepten en rituelen worden via YouTube en 

WhatsApp gedeeld tussen gemeenschappen wereldwijd. Die openheid brengt ook 

spanningen met zich mee: Hindostaanse deelnemers uitten zorgen over de invloed 

van Bollywood en Caribische muziek, die traditionele baithak gana zouden 

verdringen. Zij zagen hoe refreinen steeds vaker in het Engels werden gezongen, met 

een Trinidadiaans accent, en hoe dansen invloeden van twerken overnamen. 

Deze voorbeelden illustreren hoe transnationale invloeden uit de diaspora bijdragen 

aan verandering en vernieuwing, maar ook het risico van vervlakking meebrengen. 

De transnationale dimensie laat zo zien dat erfgoed voortdurend beweegt tussen 

behoud en verandering. Het is zowel een middel om verbondenheid te bewaren als 

een ruimte om nieuwe vormen van identiteit te scheppen. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 37 10 november 2025  

 

4.2. Culturele vermenging 

 

De voortdurende vermenging van culturen kwam duidelijk naar voren in de 

gesprekken. Erfgoed in postkoloniale gemeenschappen bleek zelden ‘puur’ of 

onveranderd; het ontstaat juist door kruisbestuivingen: tussen koloniale en lokale 

tradities, tussen migranten en ontvangende samenlevingen, tussen generaties die elk 

hun eigen culturele bagage meebrengen, en tussen lokale, nationale en 

transnationale invloeden. Deze vermenging vormt geen uitzondering, maar de kern 

van hoe erfgoed in de diaspora tot stand komt. In veel families werd gesproken over 

culinaire hybriditeit. Gerechten die als authentiek worden beschouwd, blijken in feite 

mengvormen van Chinese en Indonesische, of Javaanse en Nederlandse invloeden. 

Toch doen die invloeden niets af aan de waarde die eraan wordt gehecht. 

Integendeel, juist deze mengvormen worden gekoesterd als dragers van herinnering 

en identiteit. 

Iets soortgelijks geldt voor muziek, dans en ritueel. De gamelan wordt gecombineerd 

met pop- of elektronische muziek; baithak gana mengt zich met hiphop of Caribische 

stijlen. Voor jongeren vormt dit een ingang om erfgoed te ervaren en zich ermee te 

verbinden. Tegelijkertijd leiden deze ontwikkelingen binnen gemeenschappen tot 

discussie: is dit nog authentiek? Wordt de essentie bewaard of gaat er iets verloren in 

de aanpassing? Ook rituelen en objecten krijgen in nieuwe contexten een andere 

betekenis. Een batikdoek of janur-versiering kan in Nederland symbool worden voor 

culturele continuïteit, zelfs wanneer de oorspronkelijke context of functie grotendeels 

verdwenen is. Zo wordt erfgoed niet alleen bewaard, maar telkens opnieuw 

uitgevonden. 

De spanning tussen behoud en vernieuwing bleek in alle gesprekken een terugkerend 

thema. Sommigen ervaren culturele vermenging als bedreiging. Een verschraling van 

muziek door commerciële druk of oppervlakkige popularisering werd vaak genoemd. 

Terwijl anderen juist kansen zien om tradities levend en relevant te houden. In beide 

gevallen werd duidelijk dat erfgoed geen statisch bezit is, maar een dynamisch proces 

dat zich voortdurend beweegt in dialoog met zijn omgeving. 

 

4.3. Digitalisering en technologie 

 

Digitalisering is misschien wel de meest ingrijpende recente factor in de manier 

waarop erfgoed wordt doorgegeven en beleefd. Vrijwel alle gemeenschappen 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 38 10 november 2025  

verwezen naar het belang van digitale media: YouTube-filmpjes, WhatsApp-groepen, 

Facebookpagina’s en online archieven. Deelnemers benadrukten dat digitalisering 

erfgoed toegankelijker maakt. Jongeren leren danspassen via instructievideo’s, 

muziekstukken worden digitaal vastgelegd en recepten circuleren via familie-

appgroepen. Voor gemeenschappen zonder uitgebreide schriftelijke archieven 

vormen deze platforms vaak het belangrijkste kanaal voor overdracht. Zo helpt 

technologie om kennis te bewaren en te verspreiden, ook over lands- en 

generatiegrenzen heen. 

Tegelijkertijd bestaat er zorg over de kwaliteit en decontextualisering van digitaal 

erfgoed. Slechte opnames of simplificaties kunnen volgens deelnemers de essentie 

van een ritueel of muziekstuk tekortdoen. Zo werd genoemd dat een video van Janur-

vlechtkunst met verdorde bladeren niet alleen een ritueel verkeerd weergeeft, maar 

ook afbreuk doet aan de culturele waarde die eraan verbonden is. Digitalisering 

maakt erfgoed bovendien kwetsbaar voor uniformering: wanneer een bepaalde 

versie van een lied of ritueel online dominant wordt, kan dit de diversiteit en nuance 

van lokale praktijken overschaduwen. 

Toch zien velen ook de kansen. Online platforms stellen gemeenschappen in staat 

hun erfgoed zelf zichtbaar te maken, zonder afhankelijk te zijn van instituten. Ze 

maken internationale uitwisseling mogelijk en creëren nieuwe vormen van educatie 

en bewustwording. Digitalisering is daarmee een dubbelzinnig fenomeen: zowel 

bedreiging als kans, zowel vervlakking als verrijking. Naast digitale media werden ook 

films genoemd, in het bijzonder documentaires, die gelden als een belangrijk middel 

om geschiedenis vast te leggen en te becommentariëren. 

 

4.4. Beleving en expressie als verbinding 

 

De gesprekken lieten zien dat erfgoed niet alleen iets is wat men bezit of doorgeeft, 

maar vooral iets wat men beleeft: lichamelijk, emotioneel en spiritueel. Het wordt 

gedanst, gezongen, geritualiseerd en gedeeld. Voor veel deelnemers functioneerde 

erfgoed als een vorm van zelfexpressie. Dans en muziek waren manieren om 

gevoelens te uiten, maar ook om zich te verankeren in een gemeenschap en een 

gedeeld verleden. Alle casussen lieten zien hoe sterk de symbolische dimensie is. Het 

voorbeeld van janur-vlechtkunst binnen de Javaans-Surinaamse gemeenschap is voor 

buitenstaanders een decoratief element, maar voor de deelnemers een spirituele en 

sociale verbinding met voorouders, natuur en gemeenschap. Chinees-Indisch eten is 

voor een restaurantbezoeker ‘gewoon lekker eten’, maar voor de deelnemers aan de 

gesprekken een verbinding met het land van herkomst en de herinneringen aan de 

keuken van de (groot)ouders. Baithak gana en gamelan voeren de deelnemers terug 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 39 10 november 2025  

naar het verleden, maar ook naar de landen van herkomst. Alle vormen van erfgoed 

riepen herinneringen op aan momenten van samenzijn en aan personen die er niet 

meer zijn. 

Erfgoed kreeg zo betekenis als cultureel kompas, als bron van zingeving en als 

expressiemiddel. Voor jongeren bood het bovendien een manier om identiteit te 

verkennen in een context van meerdere culturele kaders. Door dans, muziek of 

rituelen konden zij hun plaats markeren binnen de gemeenschap, maar ook 

daarbuiten – als uitdrukking van culturele trots en aanwezigheid in de Nederlandse 

samenleving, en als onderdeel van een bredere diaspora gemeenschap. 

Beleving en expressie maken duidelijk dat erfgoed geen abstracte categorie is, maar 

een praktijk die mensen raakt en verbindt. Het is in die zin niet alleen een geheugen 

van het verleden, maar ook een motor van gemeenschapsvorming en persoonlijke 

betekenis. 

 

4.5. Wat we nu weten 

 

Dit hoofdstuk heeft laten zien dat erfgoed binnen postkoloniale gemeenschappen in 

Nederland vooral begrepen moet worden als een proces in beweging. Het beweegt 

tussen landen en generaties, tussen oude tradities en nieuwe invloeden, tussen 

lichamelijke beleving en digitale representatie. De transnationale dimensie maakt 

duidelijk dat erfgoed niet ophoudt bij nationale grenzen, maar juist ontstaat in 

migratie en diaspora, terwijl culturele vermenging de veerkracht én de spanningen 

laat zien die optreden wanneer tradities zich aanpassen aan nieuwe contexten.  

Digitalisering opent daarbij nieuwe mogelijkheden voor zichtbaarheid en overdracht, 

maar vraagt ook om zorgvuldigheid en kritisch bewustzijn. Ook komt naar voren dat 

beleving en expressie dat erfgoed niet slechts wordt geërfd, maar telkens opnieuw 

wordt ervaren, gevoeld en betekenisvol gemaakt. 

Samengevat tonen deze inzichten dat erfgoed binnen postkoloniale 

gemeenschappen niet een statisch of ‘gegeven’ is, maar een dynamisch en relationeel  

proces dat over grenzen heen beweegt. Het is geworteld in herinnering, gevormd 

door verandering en steeds open voor de toekomst. 

 

  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 40 10 november 2025  

5. Postkoloniaal erfgoed in de diaspora 
 

De besproken erfgoederen (baithak gana, Hindostaans-Surinaamse traditionele 

dansen, Javaans-Surinaamse Gamelan, Janur-vlechtkunst, Chinees-Indonesisch 

herinneringscultuur, Chinees-Indonesisch culinair erfgoed) zijn ingebed in 

gemeenschappen met voorouders die in de koloniale periode als gebonden of vrije 

arbeider migreerden, niet alleen naar voormalige Nederlandse koloniën, maar ook 

naar gebieden onder andere Europese machten. In het voorgaande hoofdstuk lag 

de nadruk op de Nederlandse context, waar het erfgoed van postkoloniale 

gemeenschappen veelal wordt benaderd vanuit hun praktijk, beleid, 

representatie, institutionele erkenning en de beleving van binnenuit. In dit 

hoofdstuk en het volgende hoofdstuk verschuift de blik naar de bredere diaspora 

zelf: naar de plaatsen buiten Nederland waar verwante erfgoedgemeenschappen 

hun tradities beleven, verbeelden en doorgeven. Tegelijk wordt gekeken naar de 

transnationale verbanden waaruit de postkoloniale erfgoedgemeenschappen in 

Nederland inspiratie putten en waarmee zij zich verbonden weten. De inzichten 

zijn gebaseerd op gesprekken met academische experts uit deze diaspora ’s. Zij 

reflecteerden op de manieren waarop koloniale erfenissen, identiteitsvorming, 

erkenning en emotionele verbondenheid een rol spelen in het behoud en de 

beleving van erfgoed binnen deze groepen in onder meer Zuid-Afrika, Indonesië, 

Maleisië, Nieuw-Caledonië, landen in het Caribisch gebied en de Verenigde Staten. 

Hun perspectieven vormen de basis voor de analyses die in de volgende 

paragrafen zijn uitgewerkt. 

 

5.1. Koloniale machtsverhoudingen en zelfdefinitie 

 

De gesprekken met academische experts maakten duidelijk dat het begrijpen van 

erfgoed in de diaspora niet mogelijk is zonder inzicht in de koloniale 

machtsstructuren die dit erfgoed hebben gevormd. Die structuren fungeerden niet 

slechts als historische achtergrond, maar als ordenend principe voor cultuur in 

verschillende samenlevingen, met blijvende invloed op de manier waarop erfgoed 

wordt beleefd, gewaardeerd en geïnterpreteerd. In vrijwel alle besproken 

voorbeelden zijn erfgoedpraktijken in de diaspora ontstaan binnen contexten waarin 

koloniale overheersing, slavernij en gebonden arbeid normaal waren. Ook vrije 

arbeiders waren onderhevig aan de hiërarchische ordening, omdat zij deel 

uitmaakten van dezelfde culturele en bestuurlijke context. Zo werd de Javaanse 

gemeenschap in Nieuw-Caledonië gevormd door het Franse contractarbeidssysteem, 

dat nauwkeurig vastlegde waar mensen mochten wonen, werken en bewegen. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 41 10 november 2025  

Hoewel de koloniale administratie culturele expressie als bijzaak beschouwde en 

economische productiviteit centraal stelde, bleef binnen die beperkingen een vorm 

van culturele continuïteit bestaan: muziek, taal en rituelen boden een symbolische 

ruimte waarin waardigheid en gemeenschap konden worden herwonnen. 

Dat gold eveneens voor de gemeenschappen van Indiase contractarbeiders die naar 

Britse, Nederlandse en Franse koloniën werden vervoerd. De hiërarchische ordening 

ontstond niet pas in de gastlanden, maar speelde al een rol in de landen van 

herkomst, die vaak eveneens Europese koloniën waren; veel arbeiders behoorden tot 

de laagste klassen of kasten. Een voorbeeld is het Zuid-Indiase parai-drumerfgoed 

binnen de zogenoemde Girmitya-diaspora (de diaspora die is ontstaan vanuit het 

Brits-Indische en Frans-Indische contractarbeiders), een culturele praktijk van dalits. 

Het koloniale regime nam bestaande kastenhiërarchieën over en herinterpreteerde 

die, waardoor dans- en muziektradities als ‘laag’ of ‘onzuiver’ werden gemarkeerd en 

uit tempels werden geweerd. De muzikale traditie werd zo een symbool van sociale 

uitsluiting, maar later juist ook van overleving en verzet. In andere diaspora-landen 

kreeg het instrument nieuwe betekenis: als stem van herinnering aan het land van 

herkomst en als teken van waardigheid in het heden. 

Deze casussen tonen dat erfgoed in koloniale contexten niet enkel werd onderdrukt, 

maar ook werd hervormd. Koloniale macht trachtte cultuur te reguleren en in te 

delen, en creëerde daarmee onbedoeld nieuwe vormen van culturele productie die 

hybride, ambivalent en politiek geladen waren. Koloniale regimes produceerden zo 

ook culturele identiteiten: culturele praktijken zoals rituelen, muziek en zelfs namen 

werden markers van sociale positie. In Maleisië bijvoorbeeld veranderde de 

administratie namen van Javaanse migranten, vereenvoudigde en categoriseerde ze, 

en legde identiteit letterlijk vast in bureaucratische taal. Tegelijk functioneerden 

namen als herinnering aan afkomst en als persoonlijke ankers die generaties 

verbonden; soms wijzigden mensen ze bewust om afstand te nemen van koloniale of 

kastegebonden hiërarchieën. 

De logica van koloniale classificatie, die nieuwe vormen van zelfdefinitie uitlokte, zien 

we ook in andere (post)koloniale contexten. Tijdens de apartheid in Zuid-Afrika 

werden raciale en culturele categorieën ingezet om toegang tot kennis en cultuur te 

beperken. De Indiase gemeenschap bevond zich in een paradox: uitgesloten door de 

witte machtsstructuur, maar ook geïsoleerd van India door politieke boycots. In dat 

vacuüm ontstonden hybride muziekstijlen en culturele praktijken die niet langer tot 

één oorsprong te herleiden zijn, maar de ervaring van structurele ontkoppeling 

verbeelden. Beperkte middelen en nieuwe omgevingen stimuleerden creatieve 

hervormingen in muziek en expressie. 

Het koloniale systeem van contractarbeid was geen geïsoleerd verschijnsel, maar 

onderdeel van een wereldwijd netwerk dat mensen, talen en rituelen over oceanen 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 42 10 november 2025  

verplaatste. De migratie van Indiase arbeiders naar de Cariben, Afrika en de Stille 

Oceaan vormde de basis voor een mondiale diaspora waarin cultuur telkens opnieuw 

gestalte kreeg. Liederen, namen en rituelen die meegereisd zijn, dragen de sporen 

van deze geschiedenis en verbinden uiteenlopende geografische contexten door een 

gedeelde koloniale oorsprong. Het koloniale verleden moet daarom worden 

begrepen als een transnationaal regime dat niet alleen mensen verplaatste, maar ook 

culturele betekenissen herschikte. In dat proces ontstond erfgoed dat in zichzelf 

meervoudig is: gevormd door onderdrukking, maar ook door creativiteit en culturele 

agency. 

 

5.2. Identiteit en culturele positionering 

 

Waar paragraaf 5.1 liet zien hoe koloniale machtsstructuren de voorwaarden 

bepaalden waarbinnen erfgoed van postkoloniale groepen kon ontstaan, richt deze 

paragraaf zich op de vraag hoe individuen en gemeenschappen binnen die structuren 

hun plaats bepalen. De experts benadrukten dat positie niet alleen wordt gevormd 

door koloniale verhoudingen, maar ook door eigen handelen binnen de nalatenschap 

van koloniale migratie en hedendaagse globalisering. Identiteit blijkt daarbij geen 

vaststaand gegeven, maar een relationeel en veranderlijk geheel waarin mensen zich 

blijven verhouden tot taal, plaats, klasse en herinnering. Binnen de besproken 

groepen streeft een deel van de nazaten naar behoud van een zogenaamd 

authentieke, ‘zuivere’ praktijk. Een expert wees erop dat zuiverheid een ideologische 

fictie is: alleen extreme ideologieën geloven in raszuiverheid; in werkelijkheid zijn 

mensen en culturen hybride. 

De Surinaams-Javaanse, Surinaams-Hindostaanse en Chinees-Indonesische 

gemeenschappen die via Suriname en Indonesië in Nederland terechtkwamen, 

illustreren dit proces. Hun geschiedenis omvat meerdere lagen van afkomst en 

ervaring — Javaans, Surinaams, Hindostaans, Chinees en Nederlands — die niet als 

breuken, maar als schakels in een doorlopende herinterpretatie moeten worden 

gezien. Dat geldt ook voor verwante gemeenschappen elders in de diaspora. 

Identiteit krijgt daar gestalte via alledaagse praktijken: door te koken, te musiceren, te 

spreken of te herinneren. In Chinees-Indonesische gemeenschappen op Java 

functioneren gerechten bijvoorbeeld als symbolen van verbondenheid met China én 

met Indonesië; zij combineren Hokkien-, Indonesische en Europese invloeden en 

roepen gevoelens op van thuis en continuïteit. 

Ook muzikale expressie fungeert als middel tot herpositionering. Tijdens de apartheid 

in Zuid-Afrika ontwikkelde de Indiase gemeenschap muziekstijlen die ervaringen van 

uitsluiting en isolatie omzetten in creatieve kracht. Het Zuid-Indiase parai-



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 43 10 november 2025  

drumerfgoed, dat bij vertrek nog een lage status had, werd in de diaspora een bron 

van waardigheid en trots en werd gedeeld met andere etnische groepen; spelers 

namen ook ritmes en technieken van die groepen over. Door hernieuwde 

samenwerking tussen musici in de diaspora en India heeft het instrument bovendien 

een nieuwe betekenis gekregen. Soortgelijke creatieve vermenging is zichtbaar in de 

Girmitya-gemeenschappen in het Caribisch gebied, Afrika en de Stille Oceaan, waar 

liederen van contractarbeiders samenvloeiden met lokale stijlen tot nieuwe genres 

als baithak gana (Suriname), chutney (Trinidad) en séga (Mauritius). 

Diaspora-identiteit draait niet om het bewaren van een oorspronkelijke cultuur, maar 

om het vermogen tot voortdurende aanpassing. De diaspora kan zo worden 

begrepen als een ruimte waarin symbolische en materiële dimensies samenvallen: 

een veld waarin culturele betekenis wordt geproduceerd door alledaagse 

handelingen, ontmoetingen en herinneringen. Chinese restaurants, Hindostaanse 

muziekgezelschappen in Suriname en Trinidad, en parai-spelers op Réunion en 

Mauritius tonen hoe die ruimte concreet gestalte krijgt. In zulke praktijken worden 

gemeenschap en identiteit niet enkel voorgesteld, maar uitgevoerd en beleefd. 

 

5.3. Erkenning, zichtbaarheid en verbinding 

 

Erkenning vormt, zo blijkt uit de gesprekken, een kernbehoefte in verschillende 

diaspora gemeenschappen. Het gaat daarbij niet alleen om officiële waardering, maar 

ook om het recht om gezien te worden: als maker van cultuur, als drager van 

geschiedenis en als volwaardig onderdeel van het collectieve geheugen. Erfgoed krijgt 

betekenis binnen de gemeenschap, maar ook wanneer het publiekelijk wordt erkend 

als waardevol en dragers zichzelf erin herkennen. Tegelijk wezen experts op het 

aanhoudende gebrek aan erkenning voor hybride of gemengde cultuurvormen, 

kenmerkend voor veel diaspora erfgoed. In Zuid-Afrika bestaat bijvoorbeeld weinig 

institutionele aandacht voor muziekpraktijken waarin Indiase en Afrikaanse invloeden 

samenvloeien; zij golden lang als ‘populair’ of ‘onzuiver’ en kwamen niet in 

aanmerking voor opname in archieven of opleidingen. Paradoxaal genoeg zijn juist 

deze tradities vaak de meest authentieke uitdrukking van de Zuid-Afrikaans-Indiase 

ervaring. 

Ook in andere contexten blijft veel diaspora bijdrage onzichtbaar in nationale 

erfgoedregisters en musea. Wat wel wordt erkend, zijn vaak vormen die passen 

binnen bestaande esthetische of politieke kaders, terwijl alledaagse en interculturele 

praktijken — zoals muziek en taal — buiten beeld vallen en risico lopen te worden 

toegeëigend. De spanning tussen erkenning en toe-eigening wordt zichtbaar in de 

Chinees-Indonesische culinaire traditie. Gerechten als lumpia Semarang en pempek 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 44 10 november 2025  

Palembang zijn opgenomen in het Indonesische register van immaterieel erfgoed. Die 

opname bevordert behoud en zichtbaarheid, maar leidt ook tot “ver-Indonesisching”, 

waarbij de Chinese oorsprong minder wordt herkend. 

Tijdens de New Order-periode in Indonesië nam de populariteit van Chinees eten toe, 

terwijl staatsburgerschapsdiscriminatie aanhield. Het eten werd zichtbaarder, de 

mensen erachter minder — culturele integratie is dus niet automatisch erkenning van 

identiteit. Naast institutionele erkenning speelt ook interne, gemeenschapsgebonden 

erkenning een cruciale rol. In Maleisië reconstrueren Javaanse families bijvoorbeeld 

stambomen en herstellen zij bewust Javaanse elementen in familienamen — 

symbolische daden van trots in een context waarin koloniale administratie en 

migratie veel sporen hebben uitgewist. Zulke vormen van zelferkenning tonen dat 

erfgoed niet alleen wordt bewaard, maar actief wordt teruggeëist. 

Archieven spelen in dit proces een bijzondere rol. Zij bestaan niet alleen voor 

onderzoekers, maar ook voor gemeenschappen zelf: als bronnen van identiteit, 

herstel en trots. Lokale initiatieven om gemeenschapsarchieven aan te leggen maken 

zichtbaar wat lang onzichtbaar is gebleven: de creatieve veerkracht van 

gemarginaliseerde groepen. De geschiedenis van de Indiase contractarbeiders 

(Girmitya’s) vormt daarbij niet enkel een verhaal van arbeid en ontbering, maar ook 

van doorzettingsvermogen en culturele vitaliteit. Muziek — en tegenwoordig ook 

dans — fungeert als uitdrukking van zelferkenning: door te zingen en te spelen 

herwinnen gemeenschappen hun plaats in de geschiedenis. 

Erkenning vormt ten slotte de basis voor verbinding tussen gemeenschappen. 

Erfgoed krijgt betekenis als gedeeld domein wanneer zowel de samenleving als de 

betrokken gemeenschappen elkaars perspectieven erkennen. De voorbeelden van 

hybride muziekpraktijken in Zuid-Afrika, Chinees-Indonesische gerechten in het 

nationale culinaire repertoire, Javaanse familienamen in Maleisië en Caribische 

liederen van Girmitya-nakomelingen laten zien hoe erfgoed functioneert als raakvlak 

tussen geschiedenissen en identiteiten. Tegelijk maken zij duidelijk dat dit proces 

kwetsbaar blijft: zonder aandacht voor herkomst en context kan culturele integratie 

leiden tot verlies van zichtbaarheid en betekenis. Waar erkenning eenzijdig blijft, 

ontstaat assimilatie; waar zij wederkerig is, kan een gelijkwaardige dialoog ontstaan. 

 

5.4. Emotie, verbondenheid, gemeenschap 

 

Uit de gesprekken blijkt dat emotie het medium vormt waardoor erfgoed betekenis 

krijgt: zij verbindt mensen met hun geschiedenis, maakt herinnering ervaarbaar en 

schept een gedeeld gevoel van continuïteit. Een expert liet videofragmenten zien van 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 45 10 november 2025  

workshops in Indonesië waar Surinaamse Javanen uit Nederland deelnamen aan 

dans- en muzieklessen met lokale kunstenaars. De beelden toonden plezier, 

verwondering en momenten van ontroering. Deelnemers omschreven het als 

“thuiskomen op een plek waar we nooit eerder waren geweest”, wat illustreert dat 

erfgoed niet alleen kennis overdraagt, maar ook een gevoelsmatige brug slaat tussen 

generaties en geografische werelden. Dit sluit aan bij observaties uit Nieuw-

Caledonië, waar een oudere vrouw zei dat “Java in de Caledonische Javanen leeft, ook 

al zijn ze nooit in Java geweest”. Erfgoed fungeert hier niet als statisch verleden, maar 

als innerlijke aanwezigheid die via ritueel, muziek of eten telkens opnieuw wordt 

opgeroepen. 

Muziek werd herhaaldelijk genoemd als drager van emotie en collectieve herinnering. 

Het bespelen van de parai-drum is niet slechts een muzikale handeling, maar een 

manier om te zeggen: wij zijn er nog. Op vergelijkbare wijze gebruikten Indiase 

contractarbeiders op plantages in Suriname, Mauritius en Fiji hun liederen om arbeid 

draaglijker te maken en verbondenheid met verleden en roots te behouden. Uit die 

zangtradities ontstonden nieuwe muziek en ritmes waarin herinnering en 

gemeenschap samenvloeien. De emotionele dimensie van erfgoed is daarbij meer 

dan individueel; binnen de Chinees-Indonesische diaspora roept voedsel gevoelens 

op van geborgenheid én heimwee. Gerechten dragen herinneringen aan familie en 

jeugd en fungeren als tastbare dragers van continuïteit. 

Emotie blijkt ook een krachtig middel om gemeenschap te vormen in het heden. 

Religieuze vieringen binnen de Hindostaanse diaspora — zoals Eid ul-Fitr, Diwali, Holi 

en Phagwah — zijn niet alleen rituelen van geloof, maar ook sociale momenten 

waarin collectieve identiteit wordt versterkt. De emotionele energie schept 

saamhorigheid en bevestigt de gemeenschap als morele en culturele eenheid. Een 

vergelijkbare dynamiek is zichtbaar in Nieuw-Caledonië, waar Javaanse verenigingen 

muziek-, dans- en kookworkshops organiseren — niet om terug te keren, maar om te 

herinneren. Zulke bijeenkomsten zijn meer dan culturele evenementen: het zijn 

momenten van herbevestiging waarin emotie en erfgoed samenvallen en 

gemeenschap tastbaar wordt. 

 

5.5. Wat we nu weten 

 

De bijdragen van de experts laten zien dat koloniale macht niet slechts de 

achtergrond vormt waartegen erfgoed van postkoloniale groepen in de diaspora zich 

ontwikkelde, maar de omstandigheden heeft geschapen waaruit het is 

voortgekomen. Erfgoed is ontstaan binnen de spanning tussen koloniale 

onderdrukking en de veerkracht van gemeenschappen; het draagt sporen van arbeid, 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 46 10 november 2025  

hiërarchie en racialisering, maar ook van verzet en aanpassing. Wie spreekt over 

dekolonisatie van erfgoed, moet erkennen dat koloniale invloed niet simpelweg kan 

worden verwijderd: zij heeft mede bepaald welke vormen van cultuur zijn ontstaan en 

hoe zij betekenis kregen. Erfgoed is daarmee geen tegenpool van koloniale macht, 

maar een historische uitkomst ervan. Een terrein waarop macht wordt herinnerd, 

bevraagd en soms teruggeëist. 

De inzichten tonen tevens dat identiteit binnen de diaspora geen vaste kern is die 

moet worden bewaard, maar een voortdurend proces van verplaatsing en 

herinterpretatie. Zij ontstaat in de wisselwerking tussen herinnering en vernieuwing, 

tussen lokale verankering en mondiale circulatie. Erfgoed fungeert als middel van 

positionering: door te benoemen, te koken, muziek te maken, te zingen of te dansen 

schrijven gemeenschappen zichzelf in de geschiedenis in. De behoefte aan erkenning 

is in wezen een behoefte aan rechtvaardigheid: erkend worden als maker van cultuur, 

niet slechts als erfgenaam van het verleden. Erkenning is herstel, zichtbaarheid én 

verbinding, maar blijft ambivalent: zij kan emanciperen, maar ook verschil 

neutraliseren. Werkelijke dekolonisatie vraagt daarom om zeggenschap van 

gemeenschappen over betekenis en representatie, niet alleen om institutionele 

opname. 

Emotie vormt ten slotte de intieme kern van erfgoed: de ervaring deel uit te maken 

van iets groters dat voortleeft in gebaar, klank en herinnering. Samen tonen deze 

dimensies dat erfgoed in de diaspora niet louter naar het verleden verwijst, maar het 

heden voortdurend hervormt. Dit hoofdstuk wijst uit dat erfgoed  geen statisch bezit 

is, maar een levend proces waarin betekenis, identiteit en gemeenschap steeds 

opnieuw worden gemaakt. 

  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 47 10 november 2025  

6. Praktijk, overdracht en vernieuwing van 
erfgoed 

 

Het behoud van erfgoed in de diaspora is geen kwestie van vasthouden aan een 

onveranderlijk verleden, maar van voortdurende aanpassing aan veranderende 

omstandigheden. De experts benadrukten dat erfgoed zelden werd — en vaak nog 

steeds niet wordt — doorgegeven via formele instituten of geschreven archieven, 

maar in de dagelijkse praktijk van muziek maken, rituelen uitvoeren, gerechten 

bereiden en taal spreken. Erfgoed blijft bestaan doordat het telkens opnieuw 

wordt beleefd, aangepast en gedeeld. Overdracht is geen overdracht van louter 

tekstuele kennis, maar een levend proces waarin mensen het verleden herinneren 

door het te doen, te voelen en te herhalen. In wat volgt wordt ingegaan op 

manieren van overdracht, belichaming en performativiteit, kennispraktijken en 

digitalisering, en de rol van hybriditeit in vernieuwing. 

 

6.1. Overdracht en behoud van postkoloniaal erfgoed 

 

De experts beschreven talrijke voorbeelden van overdracht in veranderende 

contexten. Waar instituties ontbreken of sociale druk tot assimilatie groot is, ontstaat 

creativiteit: families, tempels en gemeenschappen vinden eigen manieren om erfgoed 

levend te houden. In Zuid-Afrika en in de Caribische Girmitya-diaspora werd muziek 

informeel onderwezen; jongeren leerden door observatie en imitatie. Uit die 

improvisatie ontstonden hybride stijlen waarin Indiase, Afrikaanse en westerse 

invloeden samenvloeiden — een vorm van culturele veerkracht waarin aanpassing 

juist de sleutel tot behoud werd. Binnen de Javaanse diaspora was aanpassing 

eveneens voorwaarde voor continuïteit. 

In Suriname werden gamelan-instrumenten vervaardigd uit lokaal beschikbare 

materialen, waardoor nieuwe klanken ontstonden zonder dat de muzikale traditie 

haar herkenbaarheid verloor. Een vergelijkbaar patroon zien we in rituele praktijken 

in Nieuw-Caledonië: de Javaanse slametan wordt er nog altijd uitgevoerd, zij het in 

aangepaste vorm. Lokale ingrediënten vervangen de oorspronkelijke — bananas 

replaced by Cavendish bananas, rice replaced by imported long grain — maar, zo 

benadrukte een expert, the meaning of togetherness remains. De rituele maaltijd 

blijft een handeling van gemeenschap, ook al veranderen vorm en middelen. Behoud 

voltrekt zich zo niet alleen individueel of familiaal, maar ook in 

gemeenschapsverband. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 48 10 november 2025  

 

Op verschillende plekken in de girmitya diaspora contexten ontstonden vanaf de 

jaren vijftig culturele verenigingen en onderwijsinstellingen die religie, taal en kunst 

actief ondersteunden. Zij boden ruimte aan zang, dans, toneel en literatuur en 

fungeerden als centra van samenhang. Een sprekend voorbeeld is de chowtal-

zangtraditie tijdens Holi in Suriname, Trinidad, Fiji en Nederland. Ondanks de afstand 

blijven melodieën en versregels herkenbaar, wat wijst op de kracht van orale 

overdracht. Tegelijk krijgt de traditie lokaal vorm: in Fiji zingen vooral mannen; in de 

VS ontstaan gemengde, jonge groepen die het repertoire van hun ouders voortzetten. 

Waar gemeenschapsstructuren ontbreken, vindt overdracht vooral binnen families 

plaats. Verhalen, foto’s en objecten fungeren als geheugen van de gemeenschap. Dat 

geheugen is niet louter conservering, maar creatief: in de overdracht van verhalen en 

rituelen herscheppen nakomelingen hun identiteit telkens opnieuw. Vooral vrouwen 

spelen hierin een centrale rol; zij bewaren recepten, taal en kledingstijlen en dragen 

die over via alledaagse praktijken. Foto’s van bruiloften en religieuze bijeenkomsten 

tonen hoe kleding en symbolen worden behouden in nieuwe contexten, en zelfs 

handgeschreven recepten laten zien hoe cultuur zich mengt zonder betekenis te 

verliezen. 

Tot slot wezen de experts erop dat overdracht ook waarden en betekenissen omvat 

die zich aanpassen aan veranderende sociale contexten. Binnen de Javaanse traditie 

is een naam meer dan een identificatiemiddel: each person has their own name, 

which serves as their identity. Namen dragen spirituele, sociale en historische lading 

en fungeren als moreel anker. In Maleisië passen Javaanse families namen aan als 

middel van zelfbehoud: van Sumarto naar Mohammad Sumarto en Ahmad Sumarto 

bin Mohammad. Elementen als Mohammad, Ahmad, bin en binti werden 

geïntegreerd onder invloed van islam en Maleise cultuur, zonder verlies van een 

Javaanse kern. Zoals een expert samenvatte: “The Javanese people are like water: 

they adapt to any environment while keeping their essence.” 

 

6.2. Performativiteit en belichaming 

 

Waar de vorige paragraaf liet zien hoe behoud plaatsvindt via aanpassing, richt deze 

paragraaf zich op de vraag hoe erfgoed lichamelijk en zintuiglijk tot leven komt in de 

handeling zelf. De experts benadrukten dat erfgoed geen verzameling voorwerpen of 

teksten is, maar een handeling: iets dat wordt uitgevoerd, herhaald en gevoeld. In die 

uitvoering — muziek maken, dansen, ritueel uitvoeren of koken — krijgt het verleden 

telkens opnieuw gestalte. Elke uitvoering is tegelijk herinnering en vernieuwing. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 49 10 november 2025  

Meerdere experts beschreven erfgoed als belichaamde kennis: niet opgeslagen in 

archieven, maar in lichamen. 

Een expert noemde muziekstijlen als baithak gana “een vorm van cultureel geheugen 

die van generatie op generatie wordt doorgegeven: elke uitvoering is een ontmoeting 

tussen verleden en heden.” Een ander wees op de parai-drum als voorbeeld van 

geschiedenis die “niet in boeken, maar in lichaam, beweging en ritme” is vastgelegd. 

Spelers dragen het geheugen van hun gemeenschap in houding en gebaar; kennis 

wordt geleerd via oefening, luisteren en deelname. Het lichaam fungeert zo als 

levend archief van de diaspora. Performativiteit verwijst vervolgens naar het moment 

waarop die belichaamde kennis sociaal wordt: muziek, dans, ritueel en koken zijn 

uitvoeringen waarin erfgoed betekenis krijgt en verbondenheid schept. 

Ook chowtal in de Girmitya diaspora werd genoemd als performatief erfgoed. Tijdens 

Holi zingen groepen in bijzijn van de gemeenschap verzen die religieuze inhoud 

combineren met collectieve vreugde. De herhaling van ritmes en teksten maakt de 

liederen tot performatieve herinneringen: elke uitvoering bevestigt het voortbestaan 

van de gemeenschap. In de Javaanse context worden dansvormen als tayub en 

gamelanmuziek opgevoerd tijdens feesten; klanken, bewegingen en gebaren roepen 

verbondenheid op. In culinair erfgoed ontstaat tijdens gezamenlijk koken een 

tijdelijke gemeenschap waarin verleden en heden samenvloeien — de keuken als 

“ruimte van herinnering”. 

Performativiteit maakt erfgoed intrinsiek dynamisch. Elke uitvoering herhaalt het 

verleden, maar nooit letterlijk; in de herhaling vindt altijd verschuiving plaats. Door de 

handeling zelf krijgt erfgoed betekenis in het nu, in het moment. Het wordt niet 

slechts herinnerd, maar gemaakt. In die voortdurende herhaling schuilt de kracht van 

belichaamd erfgoed: het is zowel geheugen als schepping, zowel herhaling als 

vernieuwing. De sociale en fysieke ruimten zoals de tempel, straat, keuken of 

feestzaal, worden zo plekken waar erfgoed tijdelijk tot aanwezigheid komt. 

 

6.3. Kennis, onderwijs en digitalisering 

 

Verschillende experts wezen op het belang van documentatie, onderwijs en 

digitalisering als hedendaagse vormen van kennispraktijk. Erfgoed leeft weliswaar in 

de praktijk, maar dreigt te verdwijnen door veranderingen in het gemeenschapsleven. 

Een expert stelde: “Onderwijs en documentatie in de hedendaagse context zijn van 

groot belang,” en pleitte voor samenwerking tussen onderzoekers, kunstenaars en 

gemeenschappen. Ook religieuze en culturele leiders hebben hierin een rol, omdat zij 

gezag en vertrouwen genieten. In Zuid-Afrika worden inmiddels muziekpraktijken van 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 50 10 november 2025  

de Indiase gemeenschap gedocumenteerd via onderzoek en publicaties, zodat de 

geschiedenis en artistieke bijdrage zichtbaar blijven — een vorm van intellectuele 

restitutie, maar nog ontoereikend. 

Naast archivering benadrukten experts educatieve programma’s die jongeren actief 

betrekken bij muziek en dans. In landen als Mauritius, Réunion, Trinidad, Suriname 

en Zuid-Afrika worden traditionele muziekvormen niet alleen tijdens religieuze 

feesten uitgevoerd, maar ook geïntegreerd in theater, dansvoorstellingen en 

onderwijsprojecten. Zulke initiatieven komen voort uit samenwerkingsverbanden en 

versterken bewustwording en trots. Uitwisseling tussen diasporagemeenschappen 

vergroot bovendien de reikwijdte: jonge artiesten in Nederland leren via muziek over 

hun afkomst, terwijl musici in Suriname inspiratie halen uit hedendaagse 

uitvoeringspraktijken. Wederzijdse uitwisseling draagt bij aan diverse kennis over en 

dankzij erfgoed. 

Met de opkomst van digitale technologieën krijgt overdracht nieuwe vormen. Sociale 

media, video-opnames en online platforms spelen een groeiende rol in het delen en 

vernieuwen van erfgoed. Recepten worden digitaal uitgewisseld, muziekprojecten 

ontstaan via YouTube, en jongeren combineren oude tradities met nieuwe invloeden. 

“Jongeren delen vandaag recepten digitaal en creëren fusion-gerechten; erfgoed 

wordt herschreven door nieuwe generaties,” merkte een expert op. Digitalisering 

maakt erfgoed niet minder authentiek, maar transformeert de manier waarop 

authenticiteit wordt beleefd en geconstrueerd. 

Ook in de muziek is digitalisering een belangrijke verbindende factor geworden. 

Zangers uit Nederland, Suriname en Trinidad organiseren gezamenlijke uitvoeringen 

via online platforms; geografische afstand vormt geen belemmering meer. De 

uitwisseling is wederkerig: artiesten reizen over en weer, maar blijven via livestreams 

en opnames verbonden. Een aansprekend voorbeeld is het community-project 

tussen Javaanse artiesten in Yogyakarta en een Surinaams-Javaanse stichting in 

Nederland: een digitale fase van kennisdeling maakte een latere fysieke ontmoeting 

mogelijk en leidde tot gerichte voorbereiding. Tegelijk stellen experts ethische vragen: 

wie mag vastleggen, wat wordt gedeeld en in wiens taal? Digitale platforms kunnen 

machtsverhoudingen opnieuw zichtbaar maken, maar ook ruimte scheppen voor 

zelfrepresentatie; zij kunnen bovendien vervlakking in de hand werken. 

 

6.4. Culturele vernieuwing 

 

De gesprekken laten zien dat erfgoed in de diaspora niet stilstaat, maar voortdurend 

verandert. Hybriditeit vormt geen teken van verlies, maar van aanpassing en 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 51 10 november 2025  

veerkracht. Door vermenging, vertaling en creatief hergebruik ontstaan nieuwe 

vormen van expressie die verleden en heden verbinden. In alledaagse praktijken 

zoals koken, muziek en dans komt deze dynamiek duidelijk naar voren. In de Chinees-

Indonesische context zijn grenzen tussen regionale keukens vervaagd: Hokkien-, 

Teochew- en Kantonese gerechten worden gecombineerd in huishoudens en 

restaurants. Gerechten als mie ayam, kwetiau goreng en chai kuih zijn volledig 

geïntegreerd in de Indonesische eetcultuur. 

Deze vermenging toont geen verlies aan authenticiteit, maar culturele flexibiliteit en 

wederzijdse beïnvloeding. Een expert vatte dit samen in het manifest We Are What 

We Eat: Zuidoost-Aziatische keukens zijn van nature “hybride en kosmopolitisch” en 

bewegen mee met tijd, technologie en migratie. In de Indiase diaspora ontstonden uit 

plantage- en gemeenschapscontexten muziekgenres als baithak gana, tassa en 

chutney, waarin Indiase melodieën samenkomen met Afrikaanse en Europese ritmes. 

Deze stijlen dragen de geschiedenis van verplaatsing, arbeid en heruitvinding, maar 

zijn vandaag vaak gecommercialiseerd; betekenis kan daardoor vervagen. 

Hybriditeit is ook een bron van innovatie in de kunsten. Een expert beschreef een 

hedendaagse voorstelling waarin traditionele Javaanse dans werd gecombineerd met 

wayang-schaduwspel en Nederlandstalige tekst. Zulke projecten maken erfgoed 

toegankelijk voor nieuw publiek en tonen hoe traditie een platform kan zijn voor 

vernieuwing. Op kleinere schaal, in ambacht en huiselijke praktijken, ontstaat 

vergelijkbare creativiteit: een grootmoeders keuken met Japanse en westerse 

invloeden later digitaal gearchiveerd — een brug tussen privé-erfgoed en publieke 

kennis. Cultureel ondernemerschap speelt hierbij een rol: jonge generaties gebruiken 

erfgoed als bron van identiteit én van creatief en economisch initiatief. 

Wanneer erfgoed economisch aantrekkelijk wordt, doemen echter vragen op over 

eigendom, representatie en winstverdeling. In de culinaire sfeer zijn Chinees-

Indonesische gerechten zoals lumpia en gado-gado Betawi zo sterk verankerd in de 

nationale keuken dat hun Chinese oorsprong nauwelijks nog wordt herkend. Zulke 

“ambigue voedselidentiteiten” tonen hoe erkenning en uitwissen soms hand in hand 

gaan: wat nationaal wordt omarmd, verliest vaak lokale betekenis. Erfgoed beweegt 

zo tussen traditie en innovatie, tussen creatieve vrijheid en culturele toe-eigening — 

of, zoals een expert het samenvatte: “Cultuur wordt niet behouden door stilstand, 

maar door beweging.” 

 

6.5. Wat we nu weten 

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 52 10 november 2025  

In de voorgaande paragrafen werd zichtbaar hoe de aanpassing van het erfgoed zich 

voltrekt: in creatieve strategieën van overdracht, in belichaamde kennis die via ritme, 

geur en gebaar wordt doorgegeven, in performatieve momenten waarin het verleden 

opnieuw wordt beleefd, en in nieuwe vormen van kennisdeling via onderwijs en 

digitalisering. Overal blijkt dat erfgoed niet alleen wordt doorgegeven, maar ook 

gemaakt — in de daad van zingen, koken, dansen of vertellen. Creolisering is daarbij 

niet de uitzondering, maar de regel: vermenging van invloeden, stijlen en talen laat 

zien dat identiteit niet uit zuivere oorsprongen bestaat, maar uit voortdurende 

vertaling en vernieuwing. 

Vernieuwing is daarbij niet waardenvrij: popularisering en commercialisering kunnen 

erfgoed zichtbaar maken, maar ook vervlakken of onttrekken aan de gemeenschap. 

Erfgoed blijft daarom verbonden met vragen van zeggenschap, representatie en 

erkenning. Wat hierbij naar voren komt, is een ander begrip van continuïteit: niet als 

ononderbroken lijn, maar als netwerk van bewegingen, overgangen en 

herinneringen. Erfgoed leeft zolang het wordt gedaan, gedeeld en gevoeld, in 

lichamen, stemmen en ruimtes. Bij de uitvoering daarvan wordt het verleden naar het 

heden gebracht.  

  



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 53 10 november 2025  

7. Conclusie en aanbevelingen 
 

Centraal in dit onderzoek stond de vraag: Hoe kan het officiële kader veranderen 

door wat we samen leren met gemeenschappen en diaspora-experts over de 

beleving, overdracht en waardering van hun erfgoed? Met andere woorden: hoe 

kan het erfgoed van de migranten structureel en zichtbaar worden meegenomen 

in de erfgoedsector? Deze vraag gaat dus niet alleen over beleid, maar over de 

betekenis van erfgoed zelf: wie bepaalt wat erfgoed is, hoe het vorm krijgt, en voor 

wie het wordt bewaard.   

Deze zijn beantwoord vanuit het perspectief van de gemeenschappen die het 

erfgoed dragen. Het onderzoek richtte zich op postkoloniale erfgoedpraktijken 

binnen Hindostaans-Surinaamse, Javaans-Surinaamse en Chinees-Indonesische 

gemeenschappen in Nederland, waarbinnen werd gesproken met zes 

erfgoedgemeenschappen en met academici met expertise over deze 

erfgoedschatten uit de gerelateerde diaspora. Hun kennis, praktijken en 

ervaringen vormden het uitgangspunt.  

Het onderzoek maakte gebruik van een werkwijze om samen te ontdekken en wat 

ik noem ‘experienced lived heritage research’: een participatieve, 

ervaringsgerichte benadering waarin erfgoed niet wordt bestudeerd als object, 

maar als proces van betekenisgeving in het leven van mensen. Juist deze 

benadering bleek essentieel om meerstemmigheid niet alleen te onderzoeken, 

maar ook te praktiseren. 

 

7.1. Nieuwe inzichten 

 

Het erfgoedbegrip is de afgelopen decennia verschoven van bezit naar proces. Het 

UNESCO-verdrag van 2003 introduceerde de erkenning van immaterieel erfgoed als 

iets wat gedragen en doorgegeven wordt door gemeenschappen, en het Faro-verdrag 

van 2005 definieerde erfgoed zelfs als een cultural commons: een gedeeld goed 

waarin participatie een mensenrecht is. In Nederland vertaalde het Kenniscentrum 

Immaterieel Erfgoed Nederland (KIEN) deze principes in een systeem waarin 

gemeenschappen hun eigen erfgoed kunnen registreren. 

Deze internationale en nationale kaders markeren een belangrijke stap naar een 

democratischer erfgoedveld. Toch blijkt uit de praktijk van postkoloniale 

gemeenschappen dat deze verbreding niet voldoende is. De beleidsmatige logica 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 54 10 november 2025  

blijft grotendeels gestoeld op continuïteit, formele organisatie en materiële 

documentatie. Wat in werkelijkheid levend, tijdelijk en relationeel is, past moeilijk 

binnen deze formats die stabiliteit en borging verlangen. De kloof tussen ‘wat erfgoed 

zou moeten zijn’ en ‘wat erfgoed mag zijn in de dagelijkse praktijk’, werd zichtbaar in 

de ervaringen van de gemeenschappen die in dit onderzoek centraal stonden. 

De empirische bevindingen tonen dat erfgoed van postkoloniale groepen 

fundamenteel anders functioneert dan het erfgoed waarop de huidige kaders zijn 

gebaseerd. Het leeft niet slechts in objecten, maar grotendeels in handelingen: in 

ritueel, dans, muziek, koken, vertellen, herdenken. Het is ‘performative’: door het 

herhalen van de handeling van het erfgoed is het erfgoed tegelijk herinnering, 

overdracht en vernieuwing. Erfgoed ‘gebeurt’ in het moment, in het samenzijn en 

vanuit geheugen. Daardoor is het onlosmakelijk verbonden met het heden: het 

verwijst niet naar een afgesloten verleden, maar brengt dat verleden telkens opnieuw 

tot leven. 

Het erfgoed is bovendien een ‘ruimte’, of ‘sfeer’ van verandering en onderhandeling 

op zichzelf. Omdat het wordt gemaakt in de ontmoeting, is het een sociaal proces 

waarin betekenissen niet vastliggen, maar voortdurend worden besproken, 

aangepast en bevraagd tussen generaties, tussen de gemeenschap en de andere 

(dominante) gemeenschappen, en binnen veranderende maatschappelijke contexten 

(van migratie). Erfgoed van postkoloniale groepen waarborgt geen stabiliteit, maar 

maakt beweging mogelijk: het is de plek waar de gemeenschappen zich verhouden 

tot verleden, heden en toekomst. 

Daarnaast heeft het erfgoed van postkoloniale groepen per definitie een diaspora 

karakter. Het ontstaat uit uitwisseling tussen gemeenschapsleden afkomstig uit 

verschillende landen, generaties en culturen, ookal dalen ze ‘hier’ neer op plekken 

waar dit erfgoed vorm krijgt, in tempels, buurthuizen, festivals, keukens, 

repetitieruimtes. Deze functioneren als het ware als diasporaruimten van de 

gemeenschap: sociale en symbolische plaatsen waar identiteit voortdurend wordt 

uitgevonden, gedeeld en herzien. Erfgoed is hier niet gebonden aan één plaats of 

traditie, maar ontstaat juist uit de beweging tussen plaatsen, herinneringen en 

ervaringen. Deze erfgoedvormen zijn ook affectief en belichaamd. Herinnering wordt 

gedragen in klanken, geuren, gebaren en smaken; kennis wordt overgedragen via 

ervaring, niet enkel via taal. Dat maakt dit erfgoed krachtig, maar tegelijk ook 

kwetsbaar: het leeft in het geheugen van lichamen en relaties.  

Bovendien heeft het erfgoed van postkoloniale groepen een uitgesproken morele en 

politieke dimensie. Het is gevormd in de context van koloniale onderdrukking, raciale 

hiërarchie en uitsluiting. Het beoefenen van dit erfgoed was en is een vorm van 

overleven geweest in de koloniale context en daarbinnen stevig gevormd. Het was 

een manier van verbinding houden met gemeenschap en geschiedenis van waar met 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 55 10 november 2025  

ooit vandaan kwam ondanks de aanpassingen in de koloniën en in Nederland en 

tegelijkertijd een manier om zich thuis te voelen in de nieuwe context. Daarmee is 

erfgoed niet enkel behoud, maar ook verzet en herstel van aanwezigheid. Het is een 

handeling van culturele rechtvaardigheid. 

Juist deze kenmerken verklaren waarom erfgoedpraktijken van postkoloniale groepen 

moeilijk passen binnen de bestaande erfgoedstructuren. Het dominante model blijft 

gestoeld op stabiliteit, materialiteit en institutionele controle: erfgoed als iets wat 

moet worden vastgelegd, geauthentiseerd en beschermd. Authenticiteit wordt daarbij 

vaak gedefinieerd als oorsprong, continuïteit of onveranderlijkheid. Erfgoed van 

postkoloniale groepen is daarentegen hybride, veranderlijk en relationeel. Het 

verandert met elke uitvoering, elk moment van overdracht, elke context. Het kan niet 

worden vastgelegd zonder zijn vitaliteit te verliezen. In dit licht kan aanpassing en 

veranderlijkheid worden begrepen als een vorm van behoud.  

Waar het klassieke erfgoedbegrip behoud ziet als conservering van een vaste vorm, 

laat postkoloniaal erfgoed zien dat juist vermenging en vernieuwing de voorwaarden 

zijn voor continuïteit. Tradities overleven niet ondanks verandering, maar dankzij 

verandering: zij blijven betekenisvol omdat zij zich kunnen aanpassen aan nieuwe 

contexten, generaties en relaties. Deze aanpassingsvermogen maakt erfgoed 

veerkrachtig; het stelt gemeenschappen in staat hun verleden levend te houden door 

het steeds opnieuw vorm te geven. Zo wordt behoud geen stilstand, maar een 

voortdurend proces van vertaling, verbeelding en doorgeven. De bestaande kaders, 

hoe inclusief ze ook bedoeld zijn, functioneren daardoor nog steeds binnen een 

eurocentrisch paradigma waarin erfgoed gelijkstaat aan bezit, archief en 

duurzaamheid. De nadruk op borging en institutionele legitimatie sluit slecht aan bij 

erfgoedvormen die gedijen in informele netwerken, tijdelijke gemeenschappen en 

emotionele continuïteit. 

Tegelijkertijd tonen deze praktijken waar vernieuwing mogelijk is in het bestaande 

(eurocentrisch) erfgoedbegrip. Deze praktijken en erfgoedvormen bieden nieuwe 

perspectieven op wat de erfgoedopvatting kan zijn. Ze laten zien dat authenticiteit 

niet in oorsprong ligt, maar in beleving; dat continuïteit niet gelijkstaat aan 

onveranderlijkheid, maar aan het vermogen zich aan te passen en te vernieuwen; en 

dat overdracht niet institutioneel hoeft te zijn, maar relationeel: via stemmen, 

lichamen en ontmoetingen. Deze praktijken onderstrepen dan ook dat ruimte (fysieke 

én sociale) essentieel is. Diaspora bijeenkomsten, vieringen en rituelen zijn de 

motoren van erfgoedproductie: het zijn momenten van gezamenlijk creëren, voelen 

en herdefiniëren.  

De werkwijze van samen ontdekken en experienced lived heritage maakte dit niet 

alleen zichtbaar, maar bracht het ook in praktijk. Door kennis te ontwikkelen met in 

plaats van over gemeenschappen, werd erfgoed zelf een gedeelde onderzoeksruimte: 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 56 10 november 2025  

een plek van uitwisseling, empathie en gelijkwaardigheid. Erfgoedonderzoek bleek zo 

niet neutraal, maar een instrument van inclusie dat nieuwe vormen van 

samenwerking en kennisproductie mogelijk maakt. 

Het antwoord op de centrale vraag ligt niet in een technische aanpassing van beleid, 

maar in een herdefiniëring van erfgoed als sociaal proces. Een werkelijk inclusief 

erfgoedveld vraagt niet om méér stemmen binnen hetzelfde kader, maar om 

verandering van dat kader zelf. Dat betekent erfgoed begrijpen als commons: een 

gedeeld cultureel goed waarin betekenis, zeggenschap en verantwoordelijkheid 

gezamenlijk worden gedragen. Het betekent een verschuiving van representatie naar 

participatie, en de erkenning dat kennis niet alleen in archieven of teksten ligt, maar 

in ervaring, emotie en interactie. 

Dit kan bewerkstelligd worden door gemeenschappen te erkennen als 

medeproducenten van erfgoed en kennis. De erfgoedsector kan veranderen als zij 

niet langer alleen probeert te conserveren, maar leert meebewegen met de vormen 

van erfgoed die in de samenleving zelf ontstaan: vloeibaar, veranderlijk en 

voortdurend in onderhandeling. Tegelijkertijd onderstrepen de gemeenschappen in 

dit onderzoek de noodzaak om hun verhalen, gebruiken en kennis ook daadwerkelijk 

te behouden en door te geven. Niet ondanks hun veranderlijkheid, maar juist omwille 

daarvan. 

Waar erfgoed te vluchtig blijft, dreigt het uit het collectieve geheugen te verdwijnen, 

of is zelfs al verdwenen weten de betrokkenen uit ervaring, en daarmee ook de 

sporen van het koloniale verleden waarin deze gemeenschappen zijn gevormd. Voor 

veel betrokkenen is vastleggen en delen dan ook geen administratieve wens, maar 

een daad van herstel en tegenvergetelheid: een manier om te voorkomen dat hun 

geschiedenis wordt uitgewist uit het nationale verhaal. Behoud en vernieuwing zijn in 

dat opzicht geen tegenpolen, maar twee vormen van zorg voor hetzelfde doel: het 

zichtbaar houden van datgene wat lange tijd onzichtbaar was.  

Tenslotte, erfgoed van postkoloniale groepen laat zien dat erfgoed geen spiegel van 

het verleden is, maar een praktijk van het heden, het bestaat uit handelingen van 

herinnering, verbeelding en verandering. Het maakt zichtbaar dat erfgoed geen 

antwoord is op de vraag wat “ons” bindt, maar een uitnodiging om te onderzoeken 

hoe wij samen betekenis blijven geven aan wie wij zijn. De toekomst van erfgoed ligt 

niet in het bewaren van wat was, maar in het samen doen, delen en heruitvinden van 

wat we willen doorgeven. 

 

7.2. Naar een levend erfgoed 

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 57 10 november 2025  

Onderstaande aanbevelingen beogen richting te bieden aan beleidsmakers en 

erfgoedinstellingen die willen bijdragen aan een inclusief erfgoedbeleid. Erfgoed 

moet daarom niet alleen meebewegen met het heden, maar ook overlevingskracht 

ontwikkelen: mogelijkheden om verhalen, liederen, rituelen en herinneringen door te 

geven aan nieuwe generaties, en te delen met de bredere Nederlandse samenleving. 

Alleen zo kan erfgoed van postkoloniale groepen zijn dubbele functie vervullen als 

levende praktijk van gemeenschap én als blijvend getuigenis van gedeelde 

geschiedenis. 

7.2.1. Beleving, zeggenschap en herdefiniëring 

De eerste stap naar een inclusief erfgoedveld is het herzien van het erfgoedbegrip 

zelf. Erfgoed is niet alleen iets wat wordt bewaard, maar iets wat wordt gedaan. Het is 

een levende handeling waarin herinnering, verbeelding en overdracht samenkomen. 

Beleid dat uitsluitend inzet op conservering en registratie mist deze dimensie. 

Daarom is een verschuiving nodig van behoud naar beleving. Instellingen en fondsen 

zouden meer ruimte moeten bieden aan initiatieven die erfgoed uitvoeren in plaats 

van vastleggen: dansen, koken, zingen, vertellen, herdenken, het is slechts een fractie 

van erfgoedpraktijken. Zulke praktijken vormen de kern van overdracht en dragen 

juist bij aan continuïteit, niet aan vergankelijkheid. Postkoloniale erfgoedvormen zijn 

niet tijdelijk, maar duurzaam in hun voortdurende vernieuwing en overdracht. 

Concreet betekent dit: 

• Subsidiestructuren aanpassen zodat ook levende, procesmatige en 

gemeenschapsgerichte praktijken als volwaardige vormen van erfgoedzorg 

worden erkend. 

• Projectfinanciering mogelijk maken voor ervaringsgerichte en 

intergenerationele activiteiten, waarin overdracht centraal staat. 

• Duurzaamheid niet opvatten als langdurige borging, maar als het vermogen 

om betekenis te behouden door voortdurende herhaling, aanpassing en 

beleving. 

Een inclusieve erfgoedsector vraagt bovendien om gedeelde zeggenschap. 

Gemeenschappen moeten niet slechts worden geconsulteerd, maar vanaf het begin 

betrokken zijn bij de vormgeving van beleid, onderzoek en presentatie — niet op 

vrijwillige basis, maar met passende vergoeding. 

Concreet vraagt dit om: 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 58 10 november 2025  

• De inrichting van advies-, medezeggenschap-, of co-creatiegroepen waarin 

gemeenschappen structureel participeren. 

• De ontwikkeling van langlopende partnerschappen tussen instellingen en 

gemeenschappen. 

• Ondersteuning bij het zelf beheren en presenteren van erfgoed, niet slechts 

als projectpartner, maar als mede-eigenaar en betekenisgever. 

Ook het begrip authenticiteit verdient herziening. Postkoloniale erfgoedpraktijken 

laten zien dat authenticiteit niet per definitie ligt in oorsprong, maar in beleving en 

voortdurende vernieuwing. En dat juist hybriditeit een drager van continuïteit is. Waar 

beleid vaak zoekt naar ‘zuivere’ vormen of onveranderlijke tradities, ligt de kracht van 

dit erfgoed juist in vermenging, aanpassing en heruitvinding. Hybriditeit maakt 

erfgoed niet minder authentiek, maar levend en toekomstbestendig: zij is de manier 

waarop gemeenschappen hun verleden behouden door het steeds opnieuw te 

vertalen en vorm te geven. Beleidskaders en beoordelingscriteria zouden dit principe 

moeten omarmen.  

Concreet betekent dit: 

• Criteria voor erkenning en financiering aanpassen zodat veranderlijke en 

nieuwe vormen worden erkend als authentiek. 

• Erfgoed waarderen om zijn creatieve en adaptieve vermogen, niet om zijn 

onveranderlijkheid. 

7.2.2. Ruimte, archieven en infrastructuur 

Een tweede prioriteit ligt in het versterken van de infrastructuur waar erfgoed leeft. 

De plekken waar postkoloniale erfgoedpraktijken plaatsvinden (zoals tempels, 

buurthuizen, repetitieruimtes, keukens, culturele podia) zijn de werkelijke laboratoria 

van cultuur. Hier ontmoeten generaties elkaar, worden verhalen doorgegeven en 

wordt identiteit tastbaar. Toch vallen deze ruimten vaak buiten beleid en financiering. 

Concreet betekent dit: 

• Structurele ondersteuning bieden aan lokale erfgoedplekken, ongeacht hun 

formele status of eigendomsstructuur. 

• Erfgoedbeleid verbreden zodat ook alledaagse en gemeenschapsgebonden 

praktijken — zoals koken, samen eten, vertellen en vieren — worden erkend 

en ondersteund als volwaardige vormen van erfgoedzorg. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 59 10 november 2025  

Naast deze fysieke infrastructuur is er ook behoefte aan een infrastructuur in de 

diaspora: een netwerk van relaties en uitwisseling tussen gemeenschappen in 

Nederland, in de landen van herkomst en in andere delen van de diaspora. 

Postkoloniaal erfgoed ontstaat immers in beweging – in de circulatie van kennis, 

materialen, herinneringen en mensen. 

Concreet vraagt dit om: 

• Het faciliteren van internationale samenwerkingen en uitwisselingen tussen 

organisaties in de diaspora’s en erfgoedinstellingen. 

• Ondersteuning voor projecten die kennis en objecten ‘laten reizen’ tussen 

diasporagemeenschappen, zodat wederzijdse herkenning en vernieuwing 

mogelijk wordt. 

• Het ontwikkelen van digitale platforms of fysieke ontmoetingsplekken waar 

erfgoedpraktijken, archieven en kennis gedeeld kunnen worden. 

• Het erkennen van diaspora-netwerken als een essentieel onderdeel van de 

Nederlandse erfgoedinfrastructuur – niet als aanvulling, maar als integraal 

onderdeel van beleid. 

Naast ruimte is ook archivering met zeggenschap essentieel. Veel gemeenschappen 

willen hun erfgoed documenteren, niet om het te bevriezen, maar om te voorkomen 

dat het verdwijnt uit de geschiedenis. Instellingen kunnen deze wens ondersteunen 

door: 

• Gemeenschappen te helpen bij het opzetten van digitale of lokale archieven. 

• Methoden te ontwikkelen voor levend archiveren, waarbij documentatie 

samengaat met actieve participatie. 

• Archieven toegankelijk te maken in meerdere talen en vormen (beeld, geluid, 

verhaal) zodat kennis ook voor jongere generaties bruikbaar blijft. 

• Zeggenschap te garanderen over de wijze waarop erfgoed wordt bewaard, 

gedeeld en gebruikt. 

Archiveren is geen neutrale handeling, maar een daad van tegenvergetelheid. Als 

deze geschiedenis niet wordt vastgelegd en gedeeld, dreigt de indruk te ontstaan dat 

het koloniale verleden heeft bestaan zonder de mensen die het hebben meegemaakt. 

Beleid zou daarom moeten erkennen dat documenteren ook herstel betekent: het 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 60 10 november 2025  

zichtbaar houden van de aanwezigheid en bijdrage van postkoloniale 

gemeenschappen aan het Nederlandse verhaal. 

7.2.3. Kennis, taal en houding 

Een derde richting voor verandering ligt in de manier waarop over erfgoed wordt 

gedacht, gesproken en onderzocht. De werkwijze in dit project van samen ontdekken 

en ‘experienced lived heritage’ heeft laten zien dat kennis niet alleen in archieven ligt, 

maar ook in ervaring en ontmoeting. Erfgoedonderzoek kan zo zelf een vorm van 

erfgoedzorg worden: een proces van samen betekenis geven. 

Concreet betekent dit: 

• Erfgoedinstellingen stimuleren om participatieve onderzoeksmethoden toe te 

passen waarin gemeenschappen co-onderzoekers zijn en onderzoekers 

onderdeel van gemeenschappen. 

• Binnen musea, archieven en kennisinstellingen programma’s voor co-creatie 

en gedeelde interpretatie ontwikkelen. 

• Onderzoeksresultaten niet alleen publiceren, maar ook terugbrengen naar de 

gemeenschappen in vormen die aansluiten bij hun praktijken, zoals film, 

performance of educatie. 

Een inclusief erfgoedbeleid vraagt ook om het erkennen van de koloniale 

machtsstructuren die doorwerken in kennisproductie. Veel erfgoedinstellingen 

baseren zich nog op kennisvormen en waardesystemen die zijn voortgekomen uit 

een koloniaal verleden, waarin Europese perspectieven als universeel en 

gezaghebbend gelden. Wie werkt aan de dekolonisatie van erfgoed, moet daarom 

niet alleen de collectie, maar ook de kennispraktijk zelf ter discussie stellen. 

Concreet betekent dit: 

• Erkennen dat ook onderzoek, registratie en interpretatie machtsvormen zijn — 

en deze processen transparant en inclusief inrichten. 

• Kennispartnerschappen aangaan waarin gemeenschappen niet slechts bron, 

maar medeproducenten van kennis zijn. 

• Opleidingen en onderzoeksprogramma’s stimuleren die kritisch reflecteren op 

koloniale erfenissen in het erfgoedveld. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 61 10 november 2025  

• Beleids- en beoordelingskaders herzien zodat niet alleen westerse 

wetenschappelijke kennis, maar ook ervarings- en gemeenschapskennis als 

gezaghebbend wordt erkend. 

Daarnaast is een andere taal voor erfgoed nodig. De huidige erfgoedtaal met 

woorden als ‘beschermen’, ‘behouden’ en ‘eigendom’  weerspiegelt nog vaak een 

statisch en eurocentrisch perspectief. 

Concreet vraagt dit om: 

• Beleidsdocumenten en subsidievoorwaarden te herzien met taal die proces, 

relatie en beweging centraal stelt. 

• Samen met gemeenschappen een nieuw vocabulaire te ontwikkelen waarin 

woorden als doorgeven, herinneren, verbeelden en samenleven leidend zijn. 

• Trainingen en uitwisselingen binnen instellingen te organiseren om 

taalbewustzijn en reflexiviteit te versterken. 

Met beleid alleen komen we er niet. Dit vraagt om een houding van openheid en 

betrokkenheid van beleidsmakers en erfgoedinstellingen: de bereidheid om te 

luisteren, te bewegen en samen te werken. De toekomst van erfgoed ligt niet alleen in 

het bewaren van wat was, maar in het samen blijven maken van wat betekenis heeft. 

Zo wordt erfgoed een levende praktijk die meebeweegt met mensen en tijd. 

 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 62 10 november 2025  

Referenties 
 

Berger, S., Dicks, B. and Fontaine, M. (2019), "Community’: a useful concept in heritage studies?", International 

Journal of Heritage Studies, Vol. 26 No. 4, pp. 325-351. 

Burke, P. (2009), “Cultural hybridity”, London: Polity Press. 

Cerreta, M. and Giovene di Girasole, E. (2020), "Towards Heritage Community Assessment: Indicators 

Proposal for the Self-Evaluation in Faro Convention Network Process", Sustainability, Vol. 12 No. 23. 

Colomer, L. (2021). “Exploring participatory heritage governance after the EU Faro Convention”, Journal of 

Cultural Heritage Management and Sustainable Development Vol. ahead-of-print No. ahead-of-print. 

https://doi.org/10.1108/JCHMSD-03-2021-0041 

Counsil of Europe (2005a), Convention on the Value of Cultural Heritage for Society (Faro Convention, 2005), 

Faro, Portugal. 

Counsil of Europe (2005b), Explanatory Report to the Council of Europe Framework Convention on the Value 

of Cultural Heritage for Society, Faro, Portugal. 

Court, S. and Wijesuriya, G. (2015), People-Centred Approaches to the Conservation of Cultural Heritage: 

Living Heritage, Rome, Italy. 

Geertz, C. (1967),”The integrative revolution: Primordial sentiments and civil politics in the new states”. In C. 

Welch, eds. “Political Modernization: A Reader in Comparative Political Change” Belmont, CA: Duxbury 

Press, 198–218. 

Gowricharn, R. (2020), “Multiple Homemaking. The Ethnic Condition in Indian Diaspora Societies”, London: 

Routledge. 

Gowricharn, R. and Elahi, J. (2026), “The Girmitiya Heritage: A Theoretical Exploration”, Paper presented at 

Global Indian Diaspora Conference. Trinidad. Forthcoming Publication. 

Grusec, Joan and Paul Hastings (2007) Handbook of Socialization: Theory and Research.  

New York: Guilford Press 

ICOMOS (1964), Venice Charter, ICOMOS, Venis, Italy. 

ICOMOS (1979), The Burra Charter, Australia ICOMOS, Sydney. 

ICOMOS (2013), The Burra Charter, Australia ICOMOS, Sydney 

Kenniscentrum Immaterieel Erfgoed [KIEN]. “Wie is kenniscentrum immaterieel erfgoed”, 

https://www.immaterieelerfgoed.nl/nl/over-ons.  

Olivier, A. (2016), "Communities of Interest: Challenging Approaches", Journal of Community Archaeology & 

Heritage, Vol. 4 No. 1, pp. 7-20. 

UNESCO (1972), Convention Concerning the Protection of the World Cultural and Natural Heritage, UNESCO, 

Paris, France. 

UNESCO (1996), Operational Guidelines for the Implementation of the World Heritage Convention, UNESCO. 

UNESCO (2003), Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, UNESCO, Paris, France. 

UNESCO (2005), The 2005 Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of Cultural 

Expressions, UNESCO, Paris, France. 

UNESCO (2007), DECISIONS ADOPTED AT THE 31st SESSION OF THE WORLD HERITAGE COMMITTEE, 

UNESCO. 

UNESCO (2011), Recommendation on the Historic Urban Landscape, UNESCO, Paris, France. 

UNESCO (2021), Operational Guidelines for the Implementation of the World Heritage Convention, UNESCO, 

Paris, France.Waterton, E. and Smith, L. (2010) “The recognition and misrecognition of 

communityheritage”, International Journal of Heritage Studies, 16: 1, 4 — 15 

Silva, A. and Roders, A. (2012), "Cultural heritage management and heritage (impact) assessments", 

Proceedings of the Joint CIB W, Vol. 70, p. W092. 

Smith, L., 2006. Uses of heritage. London: Routledge. 

Taylor, K. (2004), "Cultural heritage management: a possible role for charters and principles in Asia", 

International Journal of Heritage Studies, Vol. 10 No. 5, pp. 417-433. 

 

https://www.immaterieelerfgoed.nl/nl/over-ons


 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 63 10 november 2025  

Begrippenlijst 

 

Kernbegrippen Erfgoed 

 

Authenticiteit – In de erfgoedcontext wordt authenticiteit doorgaans begrepen als 

de echtheid of oorspronkelijke aard van erfgoed. Ze verwijst naar de mate waarin een 

object, traditie of praktijk trouw blijft aan zijn oorsprong of oorspronkelijke vorm, 

materiaal, functie en betekenis. In dit rapport wordt authenticiteit niet opgevat als 

een vaste of objectieve eigenschap, maar als een proces dat mag veranderen. 

Authenticiteit ontstaat telkens opnieuw in de manier waarop gemeenschappen hun 

erfgoed beleven, aanpassen en doorgeven. De 'echtheid' van erfgoed ligt niet in 

onveranderlijk behoud, maar in de levende relatie tussen mensen, herinnering en 

traditie. Wat authentiek is, wordt zo bepaald door beleving, context en 

wederkerigheid, niet door onveranderlijke vorm of oorsprong. 

Cultural commons – Erfgoed als gemeenschappelijk goed dat gedeeld wordt door 

velen. Zoals een volkslied of traditioneel recept: niemand bezit het alleen, maar het is 

van iedereen. 

• Faro-perspectief: Het Faro-verdrag vergelijkt erfgoed met de historische 

'commons' - gemeenschappelijke dorpsgrond waar iedereen vee mocht 

laten grazen. Erfgoed is niet van individuen of instellingen, maar een 

gedeelde verantwoordelijkheid. 

• Kernidee: Niet het object staat centraal, maar de gemeenschap en hun 

relatie ermee. Erfgoed krijgt pas betekenis doordat mensen er waarde aan 

hechten en het samen willen doorgeven. 

Culturele rechtvaardigheid – Het streven dat gemeenschappen zelf bepalen hoe ze 

gerepresenteerd worden, in plaats van dat musea, media, onderzoekers of andere 

instituties over hen beslissen. Het gaat om het recht op zelfrepresentatie en om het 

corrigeren van historische ongelijkheid in wie de macht heeft om verhalen te 

vertellen. Culturele rechtvaardigheid vraagt om actieve dekolonisatie van 

erfgoedpraktijken en erkenning van historisch gemarginaliseerde stemmen. 

Erfgoed – Cultureel bezit of levende tradities die betekenis krijgen binnen 

gemeenschappen. Het gaat niet alleen om oude objecten, maar om wat mensen 

waardevol vinden en willen doorgeven. Erfgoed is altijd relationeel: het krijgt pas 

waarde doordat mensen er betekenis aan geven en het willen delen met volgende 

generaties. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 64 10 november 2025  

Erfgoedgemeenschap – Een groep mensen die samen betekenis geeft aan erfgoed. 

Niet per se familie of buurt, maar iedereen die zich met bepaald erfgoed verbonden 

voelt. De gemeenschap hoeft niet geografisch gebonden te zijn - het kan ook een 

transnationale groep zijn die erfgoed deelt. 

• UNESCO-principe: "De beoefenaars of dragers van het erfgoed, de 

erfgoedgemeenschap, zijn de 'eigenaar' van het erfgoed." Immaterieel 

erfgoed zit bij de mensen zelf die het doen en beleven - zij staan centraal, 

niet experts of overheden. 

Faro-verdrag (2005) – Europees verdrag dat participatie in erfgoed erkent als 

mensenrecht. Het stelt dat erfgoed niet alleen voor experts is, maar dat iedereen het 

recht heeft om bij te dragen aan erfgoed en er betekenis aan te geven. Het verdrag 

benadrukt dat gemeenschappen centraal staan, niet objecten of instituties. 

Immaterieel erfgoed – Niet-tastbare uitingen van cultuur: recepten, ambachten, 

verhalen, muziek, rituelen. Bijvoorbeeld: Sinterklaas, carnaval, of traditionele 

kooktechnieken. 

• UNESCO-definitie (2003): "Hedendaagse kennis, kunde, praktijken en 

gewoonten, met wortels in het verleden, die mensen erkennen als deel van 

hun erfgoed, en dat ze graag willen doorgeven." Het wordt gezien als "de 

bron van culturele diversiteit en als een waarborg voor duurzame 

ontwikkeling." 

• UNESCO's vijf domeinen: orale tradities, podiumkunsten, sociale 

gewoonten/rituelen, kennis over natuur, en traditioneel vakmanschap. 

Living heritage – Erfgoed als iets levends dat constant verandert en zich aanpast. 

Het is geen bevroren museum-item, maar groeit mee met de gemeenschap. Elke 

generatie geeft erfgoed op eigen wijze vorm. 

• UNESCO-benadering: "Immaterieel erfgoed is niet statisch, maar wordt 

aangepast en opnieuw gevormd door elke generatie die het overneemt." 

Het blijft relevant door mee te evolueren met tijd en behoeften. 

UNESCO-verdrag (2003) – Internationaal verdrag over het borgen van immaterieel 

erfgoed. Het biedt een kader voor wereldwijde erkenning en bescherming van 

tradities. 

• Officiële naam: "Conventie voor het Borgen van Immaterieel Cultureel 

Erfgoed" 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 65 10 november 2025  

• Doelen: bescherming van immaterieel erfgoed, waarborgen van onderling 

respect, bewustzijn vergroten, en internationale samenwerking 

bevorderen. 

• Belangrijk verschil: Het verdrag gebruikt 'safeguarding' (borgen/levend 

houden) in plaats van 'protection' (beschermen). Het gaat niet om 

bevriezen, maar om doorgeven en laten evolueren. 

• Drie UNESCO-lijsten: Representatieve Lijst (788 elementen in 2025), Lijst 

van erfgoed in gevaar, en Register van Goede Borgingspraktijken. 

 

Theoretische Begrippen 

 

Creolisering – Culturele vermenging waarbij elementen uit beide culturen 

herkenbaar blijven, maar samen iets nieuws vormen. De oorspronkelijke elementen 

blijven zichtbaar in de nieuwe vorm. Het is niet A + B = C (compleet nieuw), maar A + B 

= AB (beide herkenbaar aanwezig). 

Etnisering – Het proces waarbij etnische identiteit voorop komt te staan in het 

bewustzijn. Een hernieuwd etnisch bewustzijn. Dit kan op twee manieren: mensen 

gaan hun eigen etnische identiteit (opnieuw) benadrukken, of mensen gaan anderen 

steeds meer via etnische categorieën waarnemen en beoordelen.  

Etnogenese – Het ontstaan van een nieuwe etnische groep en/of een nieuwe 

etnische cultuur. Het is een proces van wording waarbij uit verschillende groepen iets 

nieuws ontstaat met een eigen identiteit en culturele praktijken. Bijvoorbeeld: hoe de 

Hindostaanse gemeenschap in Nederland een eigen identiteit én culturele praktijken 

ontwikkelde die anders zijn dan in India of Suriname. 

Genderemancipatie – Verandering in man-vrouw rollen binnen erfgoedpraktijken 

richting meer gelijkwaardigheid. Bijvoorbeeld: vrouwen die voorheen uitgesloten 

waren van rituelen krijgen nu wel toegang, of krijgen leidende rollen in 

erfgoedpraktijken. Het gaat om het verschuiven van traditionele genderverhoudingen 

binnen culturele praktijken. 

 

Onderzoeks- en Methodologische Termen 

 

Belichaamde kennis (embodied heritage) – Kennis die in je lijf zit en wordt 

doorgegeven via lichaam, handelingen of ritueel. Bijvoorbeeld: hoe je een dans 

beweegt, brood kneedt, of een ritueel uitvoert. Deze kennis is moeilijk te verwoorden 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 66 10 november 2025  

of uit boeken te leren - het moet gevoeld, gedaan en lichamelijk ervaren worden. Het 

benadrukt dat niet alle erfgoed intellectueel of cognitief is. 

Co-creatie – Samen kennis maken waarbij onderzoekers en gemeenschap werken als 

gelijkwaardige partners. Niet de onderzoeker die alleen bepaalt en analyseert, maar 

gezamenlijk beslissen, ontwerpen en interpreteren. Co-creatie gaat verder dan 

consultatie: de gemeenschap heeft daadwerkelijke zeggenschap over het hele 

onderzoeksproces en de uitkomsten. 

Experienced heritage research – Onderzoek waarin persoonlijke ervaring en 

academische analyse samenkomen. De onderzoeker is insider én analist. Er is 

uitwisseling en leren van ervaringen en emoties tussen onderzoeker en onderzochten 

met betrekking tot erfgoed. Het onderzoek zelf is ook een ervaring - niet alleen het 

verzamelen van data, maar een gedeeld proces van betekenisgeving waarbij de 

grenzen tussen onderzoeker en partners uit de gemeenschap vervagen. 

Participatief onderzoek – Onderzoek dóén mét de gemeenschap, niet óver ze. De 

gemeenschap bepaalt mee wat onderzocht wordt, hoe het onderzocht wordt, en wat 

er met de resultaten gebeurt. Het doorbreekt de traditionele scheiding tussen 

'onderzoeker' en 'onderzoeksobject' - beide zijn actieve partners in het kennisproces. 

Thematische analyse – Onderzoeksmethode waarbij je patronen en thema's zoekt 

in kwalitatieve data zoals interviews, observaties of documenten. Je codeert de data 

systematisch en identificeert wat terugkomt. Door het clusteren van codes ontstaan 

thema's die inzicht geven in de betekenissen en ervaringen van deelnemers. 

Wederkerigheid – Het principe van wederzijdse uitwisseling van kennis, vertrouwen 

en waarde in onderzoek. Als een gemeenschap tijd en energie investeert in 

onderzoek, krijgen ze er ook iets voor terug: kennis, erkenning, praktische steun, of 

agency over hun eigen verhaal. Wederkerigheid erkent dat onderzoeksrelaties niet 

eenzijdig extractief mogen zijn, maar gebaseerd moeten zijn op geven én nemen. 

 

Postkoloniale en Diaspora Begrippen 

 

Baithak gana – Surinaams-Hindostaanse volksmuziek waarin de term ‘baithak’ 

verwijst naar een plek waar mensen samenkomen. Het kan verwijzen naar een 

ruimte waar mensen elkaar ontmoeten, een intieme bijeenkomst voor culturele of 

intellectuele uitwisseling, en een ruimte voor muzikale optredens. ‘Gana’ betekent 

letterlijk ‘lied’ of ‘liederen’. Dit muziekgenre ontstond in de 19e en vroege 20e eeuw 

onder Indiase contractarbeiders op plantages in Suriname en mengt Bhojpuri-folk 

melodieën uit Noord-India met Caribische ritmes en westerse invloeden. Teksten 

behandelen thema's als religie, liefde, heimwee, migratie, arbeid en sociale 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 67 10 november 2025  

verhoudingen. Baithak gana wordt traditioneel met minimale instrumentele 

begeleiding (dholak, harmonium, dantaal) uitgevoerd tijdens familiebijeenkomsten, 

bruiloften en religieuze ceremonies. Het is een belangrijk onderdeel van de 

Hindostaans-Surinaamse identiteit in de diaspora, maar staat onder druk door 

taalverlies en veranderende muziekvoorkeuren. 

Diaspora – Gemeenschap die verspreid woont buiten het land van herkomst, maar 

wel verbonden blijft door gedeeld erfgoed, taal, religie of geschiedenis. Bijvoorbeeld: 

Turkse diaspora in Europa, of Chinese diaspora wereldwijd. 

Diasporagemeenschappen ontwikkelen vaak nieuwe vormen van erfgoed die zowel 

gelinkt zijn aan het herkomstland als aan het nieuwe land. Ze leven vaak 

transnationaal: met één been in meerdere landen tegelijk. 

Girmitya erfgoed – De Girmitya diaspora vormt een specifiek deel van de bredere 

Indiase diaspora. De term Girmitya is afgeleid van het Bhojpuri-woord voor 

“contractarbeider” (girmit, van het Engelse agreement). Oorspronkelijk verwees het 

naar Indiase arbeiders die in de negentiende en vroege twintigste eeuw onder 

contract naar plantagekoloniën werden gebracht, zoals Suriname, Fiji, Mauritius en 

Trinidad. In de loop der tijd is de betekenis uitgebreid en omvat de term ook hun 

nazaten, erfgoed en hedendaagse cultuur. Daarmee onderscheidt de Girmitya 

diaspora zich van andere Indiase diasporagroepen, zoals de Gujarati, Tamil of Sikh 

diaspora. 

Hybriditeit – Een ambivalente tussenruimte waar verschillende culturele elementen 

naast elkaar blijven bestaan zonder volledig samen te smelten. Volgens postkoloniale 

theorie is hybriditeit geen stabiele vermenging, maar een voortdurend proces van 

onderhandeling. Identiteit wordt niet meer gezien als vast en eenvormig, maar als 

opgebouwd uit meerdere lagen die niet met elkaar versmelten. Hybriditeit 

ondermijnt het idee van "zuivere" culturen en is daarom een vorm van verzet tegen 

koloniale denkbeelden. Bijvoorbeeld: iemand kan tegelijk Marokkaans én Nederlands 

zijn, zonder dat deze identiteiten versmelten tot één geheel - ze bestaan naast elkaar 

in spanning en wisselwerking. 

Janur-vlechtkunst – Traditionele Javaanse cultureel praktijk waarbij jonge, lichtgele 

palmbladeren (janur) worden gevlochten tot decoratieve ornamenten voor 

ceremonies, feesten en religieuze rituelen. Op Java wordt de kunst gebruikt bij 

belangrijke levensgebeurtenissen; in Suriname werd zij door Javaanse 

contractarbeiders (1890-1939) meegenomen en aangepast. Binnen de Surinaams-

Javaanse gemeenschap heeft janur-vlechtkunst een spirituele dimensie: het vlechten 

vereist rituele zuivering en concentratie, en de gevlochten vormen symboliseren 

verbinding met voorouders en natuur. In Nederland wordt de kunst gedragen door 

enkele kennisdragers, maar staat onder druk door gebrek aan verse palmbladeren, 

weinig jongeren die de techniek leren, en het overlijden van kennisdragers. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 68 10 november 2025  

Peranakan – Term van Maleise oorsprong die letterlijk “afstammeling” of “in het land 

geboren” betekent. In de Zuidoost-Aziatische context verwijst Peranakan doorgaans 

naar nakomelingen van buitenlandse migranten (vaak Chinese, Arabische of Indiase 

afkomst) die zich generaties geleden in de Maleise archipel vestigden en deels zijn 

geïntegreerd in de lokale cultuur. De term wordt het vaakst gebruikt voor de Chinese 

Peranakan (Baba-Nyonya) gemeenschap in gebieden als Maleisië, Singapore en 

Indonesië, die elementen van Chinese en Maleisische cultuur, taal en gewoonten 

combineert. 

Performativiteit – Het idee dat erfgoed niet iets is dat je 'hebt' of 'bezit', maar iets 

dat je 'doet'. Erfgoed wordt uitgevoerd, beoefend, geleefd. Door erfgoedpraktijken te 

doen (zoals rituelen uitvoeren, liederen zingen, verhalen vertellen, dansen, koken) 

wordt identiteit steeds opnieuw geconstrueerd en betekenis gegeven. Erfgoed is dus 

niet statisch, maar performatief: het ontstaat in de handeling zelf. Dit is bijzonder 

relevant voor diasporagemeenschappen die hun identiteit actief vormgeven door het 

doen van erfgoedpraktijken in een nieuwe context. Het benadrukt dat erfgoed levend 

is en voortdurend wordt hervormd door degenen die het beoefenen. 

Postkoloniaal erfgoed – Erfgoed dat gevormd is in de context van koloniale 

geschiedenis, koloniale machtsverhoudingen en migratie. Het gaat niet alleen om 

erfgoed van voormalige koloniën, maar ook om hoe kolonialisme de 

erfgoedpraktijken, collecties en verhalen in zowel voormalige kolonies als in het 

koloniserende land heeft gevormd. Postkoloniaal erfgoed vraagt aandacht voor: wie 

bepaalt wat erfgoed is, wiens verhalen worden verteld, hoe objecten in musea zijn 

gekomen (roofkunst), en hoe koloniale machtsstructuren doorwerken in huidige 

erfgoedpraktijken. Het benadrukt ook de actieve rol van gemeenschappen in het 

(her)definiëren en terugclaimen van hun eigen erfgoed. Voorbeelden: Molukse 

cultuur in Nederland, Surinaams-Hindoestaanse tradities, maar ook Nederlandse 

koloniale monumenten en museumcollecties die kritisch worden herzien. 

Transnationaal – Over landsgrenzen heen; verwijst naar erfgoed dat in meerdere 

landen leeft en verbindingen onderhoudt tussen verschillende locaties. 

Transnationaal erfgoed is niet gebonden aan één territorium maar bestaat in 

netwerken tussen verschillende plekken. Bijvoorbeeld: een religieus feest dat zowel in 

Suriname als in Nederland als in India wordt gevierd, waarbij families en 

gemeenschappen contact onderhouden over grenzen heen. 

Zeggenschap – Het recht van gemeenschappen om hun eigen erfgoed te definiëren, 

beheren en te bepalen hoe het gebruikt en gepresenteerd wordt. Wie mag beslissen 

wat authentiek is? Wie bepaalt welke verhalen verteld worden? Zeggenschap 

betekent dat de gemeenschap zelf aan het stuur zit, niet externe experts of 

instituties. Het is nauw verbonden met dekolonisatie en culturele rechtvaardigheid: 

de macht terugleggen bij degenen om wie het erfgoed gaat. 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 69 10 november 2025  

Beleids- en Maatschappelijke Begrippen 

 

Borging – Het zekerstellen dat erfgoed levend blijft en wordt doorgegeven aan 

volgende generaties. Borging kan formeel (via wetten, subsidieregelingen, 

beschermde status, opname in lesprogramma's) of informeel (via 

gemeenschapspraktijken, overdracht binnen families, lokale initiatieven) 

plaatsvinden. UNESCO spreekt bewust van 'safeguarding' (borgen) in plaats van 

'protection' (beschermen), omdat erfgoed geen vaststaand object is dat je bevriest, 

maar een levend proces dat moet kunnen evolueren. Borging vraagt daarom om 

flexibiliteit: hoe behoud je iets zonder het te verstenen? Spanning bestaat tussen top-

down borging (overheid bepaalt) en bottom-up borging (gemeenschap bepaalt). 

Erkenning – Officiële of maatschappelijke waardering van erfgoed. Erkenning gaat 

verder dan alleen symbolische waardering: het omvat ook praktische gevolgen zoals 

opname in de canon, subsidies, bescherming, aandacht in het onderwijs, of opname 

in officiële lijsten (zoals de UNESCO-lijsten). Erkenning is altijd een politieke keuze: wie 

bepaalt wat belangrijk erfgoed is? Erkenning kan empowerend werken voor 

gemeenschappen, maar ook spanningen oproepen als bepaalde groepen wel en 

andere niet erkend worden. Het roept vragen op over inclusiviteit: krijgt koloniaal 

erfgoed evenveel aandacht als 'traditioneel' erfgoed? Wordt immaterieel erfgoed van 

migrantengemeenschappen erkend? 

Canon – Een officiële selectie van verhalen, gebeurtenissen en personen die als 

'belangrijk' worden beschouwd voor de nationale identiteit. De canon is geen 

neutrale lijst, maar een constructie die bepaalde verhalen centraal stelt en andere 

marginaliseert. Het is een instrument van identiteitsvorming: het vertelt niet alleen 

'wat gebeurde', maar vooral 'wie we zijn'. Sinds de jaren 2010 is er groeiend debat 

over de eenzijdigheid van de canon: wiens verhalen worden verteld? Waar blijven 

vrouwen, migranten, arbeiders, of koloniale geschiedenis? De herziening van de 

canon in 2020 voegde meer diverse perspectieven toe, maar blijft omstreden. Een 

fundamentele vraag blijft: kan een nationale canon ooit echt inclusief zijn, of 

reproduceert deze altijd de dominante groep? 

Commonsdenken – Erfgoed als gedeelde verantwoordelijkheid tussen 

gemeenschap, instituties en overheid. In plaats van erfgoed te zien als bezit van de 

overheid of musea, benadrukt commonsdenken dat erfgoed van iedereen is én door 

iedereen gedragen moet worden. Dit sluit aan bij het Faro-verdrag: erfgoed krijgt pas 

betekenis doordat mensen er waarde aan hechten. Commonsdenken vraagt om 

nieuwe samenwerkingsvormen waarbij gemeenschappen niet alleen 'geconsulteerd' 

worden, maar daadwerkelijk meebeslissen en langdurige verbindingen in plaats van 

kortlopende projecten. Dilemma's: hoe balanceer je verschillende belangen? Wat als 

gemeenschappen het onderling oneens zijn? 



 

 

Erfgoed herzien Universiteit Utrecht 

 70 10 november 2025  

Formele institutionalisering – Het moment waarop erfgoed wordt opgenomen in 

officiële instituties zoals musea, archieven, overheidsorganisaties, of 

onderwijsinstellingen. Bijvoorbeeld: een traditie krijgt een eigen museum, een ritueel 

wordt officieel erkend door de overheid, of een verhaal komt in het schoolcurriculum. 

Dit brengt formele structuren, regelgeving, budgetten en beleidsmatige 

verantwoording met zich mee. Voordelen: meer zichtbaarheid, bescherming, 

middelen, continuïteit. Nadelen: risico op verstening, verlies van authenticiteit, 

vervreemding van de gemeenschap die het erfgoed draagt, bureaucratisering. Een 

cruciaal vraagstuk: wie controleert het erfgoed daarna? Blijft de gemeenschap 

eigenaar, of nemen instituties het over? Formele institutionalisering kan leiden tot 

'museumserfgoed' dat losstaat van de levende praktijk. 

Informele institutionalisering – Erfgoed krijgt vaste patronen en structuren binnen 

de gemeenschap zelf, zonder officiële instituties. Bijvoorbeeld: een jaarlijks 

terugkerend festival dat door de gemeenschap zelf georganiseerd wordt, een vaste 

ontmoetingsplek, of een informele overdracht van kennis binnen families en 

netwerken. De 'regels' zijn hier impliciet en ontstaan organisch vanuit de 

gemeenschap. Voordelen: erfgoed blijft dichter bij de gemeenschap, flexibeler, 

levendiger, en kan makkelijker meebewegen met veranderingen. Nadelen: 

kwetsbaarder (minder middelen, afhankelijk van vrijwilligers, geen formele 

bescherming), minder zichtbaar voor buitenstaanders, risico op verdwijnen als de 

gemeenschap zich verspreidt of generaties elkaar niet meer bereiken. Het ideaal is 

vaak een balans: formele ondersteuning met behoud van informele 

gemeenschapscontrole. 


